#### Православные праздники в ноябре и некоторые даты, о которых мы не должны забывать





<u>1 ноября</u> - Мученика Уара и с ним семи мучеников, учителей христианских (†ок. 307). Святой Уар был военачальником и тайным христианином. Посещая ночью узников в тюрьмах, он приносил им пищу, ободрял, перевязывал раны. Однажды, пробеседовав всю ночь с семью осужденными на смерть христианскими учителями, которых перед тем избивали и держали голодными, он утром пошел вместе с ними на казнь. Уара предали жестоким избиениям, во время которых святой мученик скончался. Затем были усечены и его христианские учители.

Это единственный святой, которому в домашней молитве можно молиться за некрещеных (но не за самоубийц). Церковь за некрещеных не молится, их имена не пишут в записках, их не поминают в храме. Однако в домашней молитве мы можем просить св. мученика Уара за младенцев, во чреве убиенных и за брата-сектанта, и за умерших неправославных сродников. Многие верующие рассказывают, как после молитв св. Уару им во сне приходят души некрещеных родственников, просят их молиться и говорят, что им становится легче.

<u>Где в Москве можно помолиться св. мученику Уару.</u> В дореволюционной России не было ни одного храма в честь св. Уара, ведь все, за исключением иноверцев, были крещены в Православной вере. В наше время - иначе: миллионы людей жили, трудились, воевали, и покидали этот мир, так и не приняв Святого Крещения.

В Архангельском Соборе московского Кремля в 2008 году после реставрации открыли придел св.мч. Уара, построенный ещё в нач. XVII века. Тогда, в Смутное время поляки, шведы, литовцы несли на Русь голод, холод, эпидемии, разрушали храмы - множество детей погибало в этих бедах, не приняв Святого Крещения, и Святейший Патриарх Ермоген благословил молитву мученику Уару об облегчении участи некрещеных детей.

В храме святого великомученика Димитрия Солунского на Благуше (м. «Семёновская», ул. Ибрагимова, д. 6) есть чудотворная икона святого мученика Уара.

В храме святителя. Николая в Кузнецах (м.«Павелецкая», «Новокузнецкая», Вишняковский переулок, д. 15) каждую субботу служатся молебны святому мученику Уару с поминовением некрещенных усопших.

Преподобный старец Лев Оптинский, не допуская церковной молитвы за скончавшихся вне Церкви, завещал молиться за них келейно еще так: «Взыщи, Господи, погибшую душу отца моего: аще возможно есть, помилуй. Неизследимы судьбы Твои. Не постави мне в грех молитвы сей моей, но да будет святая воля Твоя».



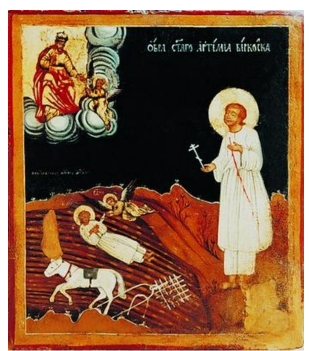
<u>1 ноября</u> - Пророка Иоиля (800 до Р.Х.) - одного из 12-ти малых пророков, который предсказал запустение Иерусалима, прекращение ветхозаветных жертвоприношений, а также, что придет время, когда на всякую плоть будет изливаться Святой Дух по вере в Иисуса Христа, Спасителя мира. О личности пророка и времени его жизни ничего не известно. Считается, что он жил за 800 лет до Рождества Христова в Иудее. Иоиль - первый библейский пророк, оставивший после себя запись своих проповедей (книга Иоиля). Особенное значение имеет описание предзнаменований пришествия дня

Господня, которое цитируется Иисусом Христом:

«... после скорби дней тех, солнце померкнет, и луна не даст света своего, и звезды спадут с неба, и силы небесные поколеблются» (Мф. 24:29; Мк.13:24-25);

«... и будут знамения в солнце и луне и звездах, а на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится» (Лк 21:25).

• Пророк Иоиль, Миниатюра из Толкований на Книги пророков. Константинополь. Кон. X — нач. XI века. Национальная библиотека. Турин. Италия.



2 ноября - Праведного отрока Артемия Веркольского (†1545). Ещё в детстве святой Артемий отличался кротостью, послушанием и трудолюбием. В 12 лет его убило молнией во время работы в поле. Суеверные односельчане подумали, что это знак суда Божия, а потому оставили тело блаженного Артемия в лесу, как умершего от внезапной смерти, неотпетым, прикрыв поверх земли хворостом и берестой.

Через 28 лет диакон местной Никольской церкви Агафоник увидел над этим местом свет и обрёл нетленное тело праведного отрока. Крестьяне перенесли святые мощи на паперть Никольской церкви в Верколе.

В 1583 г., во время распространившейся в окрестностях Верколы эпидемии, у некоего человека по имени Каллиник тяжело заболел сын. Каллиник приложил мальчика ко гробу Артемия Веркольского, и ребенок тотчас выздоровел. Был отслужен молебен, и мор прекратился.

Житие сообщает, что с этого времени стала праздноваться память Артемия Веркольского. Перенесенные в храм святые мощи стали источником многих исцелений, а впоследствии, когда были написаны иконы праведного Артемия, от стружек досок, на которых их писали, больные также получали исцеления.

На месте обретения мощей святого отрока был основан монастырь, названный Веркольским, где и были положены его святые мощи.

(Св. прав. Артемий Веркольский. Икона. XVIII в)



2 ноября - Преподобноисповедника и чудотворца Гавриила (Ургебадзе) († 1995) — архимандрита Грузинской Православной Церкви, Христа ради юродивого, нашего современника, почитаемого и любимого старца Грузии, канонизированного Грузинской Православной Церковью в 2012 г.

Его поведение многим казалось странным: жил в курятнике, где были большие щели, зимой ходил босиком... Но потом стали чувствовать, что от него исходит необыкновенная любовь: он любит всех. Батюшка говорил, что надо питаться Божественной любовью, а не только продуктами.

Кто научится любить, тот и будет счастлив. Только не думайте, что любовь — это врожденный талант. Любви можно научиться, и мы должны это делать.

Без жертвы ради Господа и ближнего ничего в духовной жизни не получится. Без жертвы не научишься любить.

Только с сердцем, полным любви, можно обличать грехи другого человека. (из наставлений преп.Гавриила Ургебадзе)

**В**о дворе своего дома в Тбилиси отец Гавриил своими руками построил многоглавую церковь. Иконы для этой церкви он иногда целыми днями выискивал на городских свалках, куда их в те безбожные годы выкидывали вместе с мусором. У него была небольшая мастерская, где он их очищал и делал им оклады. Стены его церкви сплошь были увешаны такими образами. Даже фотографии и изображения икон из светских журналов он помещал в рамочки.

В Страстную седмицу из его кельи доносился постоянный плач. Некоторые видели, как во время молитвы он поднимался над землей на 40–50 сантиметров и от него исходил свет.

В 1965 году во время демонстрации иеромонах Гавриил сжег 12-метровый портрет Ленина, и стал проповедовать собравшимся людям Христа. Когда на допросе его спросили, почему он это сделал - ведь христиане должны уважать власть, - отец Гавриил ответил: "Потому что на портрете было написано: "Слава великому Ленину!". Вся слава принадлежит Богу, а какая слава может быть у мертвой головы! Я сжег его портрет не как правителя, а как идола!». Далее рассказывает отец Гавриил: «Отвезли меня в психиатрическую больницу. Пришли санитары, чтобы побрить меня и остричь. А я говорю: "Я монах, меня стричь нельзя". — "Нет, ты враг народа, мы тебя острижем!" Взял один машинку, подошел ко мне. Я взмолился: "Матушка Богородица, как Тебе угодно, пускай так и будет". Вдруг у этого человека отнялась рука. Другой санитар решил помочь: "Сейчас я его остригу!", — нагнулся за машинкой, так и остался — разогнуться не в силах! А я остался с бородой». После этого случая церковные иерархи, в угоду властям, не разрешали ему заходить в церковь, не пускали на службы, прогоняли. У батюшки не было возможности причаститься. Он мог по несколько дней обходиться без еды, подолгу не спать, но жить без церкви он не мог. И старец часто от бессилия плакал. После его смерти на могиле стало происходить неисчислимое количество исцелений. Его почитает вся Грузия. Можно рекомендовать к просмотру интересный фильм о нём в серии «Старцы» (http://www.pravoslavie.ru/put/61512.htm).





# <u>3 ноября</u> – Святителя Илариона, митрополита Киевского (XI в.) В 1049 году впервые было произнесено «Слово о законе и благодати»

Во многих странах случалось, что власть светская и власть духовная оспаривали друг у друга первенство. Русь практически не знала такого противостояния. Православная Церковь была опорой трону, без её согласия и совета не принималось серьёзных решений. Единство Церкви и государственности ведёт своё начало с деятельности первых русских иерархов. Таковым был и святитель Иларион.

История не сохранила полного жизнеописания святителя. Виной тому не столько скудость древних хроник, сколько скромность русских подвижников. Обычно они сами редактировали летописные своды и не считали нужным вписывать в них свои деяния. В «Повести временных лет» о святителе написано: «Именем Ларион, муж благ, и книжен, и постник».

Иларион начал своё служение в загородной резиденции киевских князей – селе Спас-Берестове – туда назначались лишь наиболее образованные священники. Князь Ярослав Мудрый внимательно слушал талантливого проповедника, а потом и подружился с ним. Они встречались, беседовали о государственном и религиозном устроении Руси, и князь, любивший красивый слог Илариона, всячески поощрял его к книжному творчеству.

В Киеве были тысячи рукописных книг — своя библиотека при каждом из 400 храмов. К книгам на Руси всегда относились с почтением и любовью. Немало было людей, которые, по выражению Илариона, *«преизлиха насытилися сладостию книжною»*. Устные проповеди святителя, стали одним из источников развития русской литературы. До нас дошла лишь одна из них, но и по этой малости мы можем судить о необыкновенной высоте русской религиозно-философской мысли. В 1049 году совпали два великих праздника — Пасха и Благовещение. Желая отметить это событие, князь Ярослав Мудрый попросил Илариона прочитать проповедь в Киеве. И вот 25 марта киевляне, собравшиеся в Софийском соборе (по другой версии — в Десятинной церкви), впервые услышали **«Слово о законе и благодати»**.

Первая идея «Слова...» - прославление святого Владимира. Впервые в отношении Владимира прозвучало «равноапостольный». Но, отдавая дань личности князя, сравнивая его с императором Константином, при котором христианство стало государственной религией Рима, Иларион подчеркнул, что великий князь и его предшественники «не в худой и неведомой земле владычествовали, но в Русской, что ведома и слышима всеми четырьмя концами земли».

В центре проповеди стоит учение о Законе и благодати. Иларион имеет в виду Закон Божий, который христиане и иудеи толковали по-разному. В то время в Киеве существовал

район, где жили евреи, стремившиеся распространить среди русичей иудаизм. Законы Ветхого Завета они противопоставляли Евангелию, принижая тем самым заповеди и откровения Христа, значение Его как Спасителя. Иларион же в «Слове...» пишет, что с приходом Спасителя Ветхий Завет утратил своё былое главенство, доказал, что закон Ветхого Завета был дан одному народу, а благодать, возможность спасения и истина – всему миру.

«Как меркнет свет луны при воссиявшем солнце, так и Закон при появлении Благодати.... И уже не теснится человечество в Законе, а в Благодати свободно ходит».

«Слово...» внесло огромный вклад в укрепление и развитие православия, принесло Илариону всеобщее признание и авторитет, а вскоре и высокое и ответственное служение. В 1050 году скончался киевский митрополит Феопемпт, грек по происхождению, как и все его предшественники. Русь находилась в состоянии войны с Византией, и Ярослав Мудрый, посоветовавшись с епископами, решился на небывалое: в 1051 году, без согласования с Царьградом, митрополитом был впервые избран русич. Им стал Иларион.

Князь и отцы Церкви не ошиблись в Иларионе. Новый митрополит с усердием взялся за укрепление православия, *«вера христианская нача плодитися»* при нем — отмечал летописец. При содействии Илариона был основан первый на Руси монастырь — Печерская лавра, открыты в разных городах церковные училища. Митрополит установил празднование на Руси памяти святого великомученика Георгия, освятив 26 ноября 1051 года Георгиевскую церковь в Киеве.

Особой заботой Илариона стали отношения Церкви с государственной властью. Сохранив дружбу с Ярославом, он продолжал вникать во все государственные дела, как и князь - в церковные. Иларион принимает деятельное участие в разработке свода законов «Русской правды» Ярослава Мудрого, а церковный устав князь Ярослав *«сгадал с митрополитом своим Ларионом»*. Плоды столь тесного сотрудничества были прекрасны: Церковь не соперничала со светской властью, как это было у католиков, и не подчинялась ей, как в Византии.

Дата смерти святителя до сих пор не установлена. Называют и 1053, и 1066 годы. Однако редакция Печерского летописного свода, которую приписывают Илариону, была закончена лишь в 1073 году. Всё это отразилось и на праздновании его памяти. В святцах и Четьях-Минеях Димитрия Ростовского он не упоминается. Краткое его жизнеописание помещено под 21 октября (3 ноября), но ни тропаря, ни кондака святителю нет.

Но сохранилось главное – творческое наследие святителя Илариона - около 50 списков «Слова о законе и благодати», сделанных на Руси, в Болгарии, Сербии. Огромной популярностью всегда пользовались «Молитва святителя Илариона», «Запись», «Исповедание веры».

Идеи святителя, отражённые в «Русской правде» Ярослава Мудрого, оказали огромное влияние на отечественное законотворчество.

Преподобный Нестор («Повесть временных лет») и святитель Илларион и («Слово о законе и благодати») стоят у истоков русской литературы, которая начинается благодаря им, как литература православная, пронизанная духом Евангелия.

Отечество наше обязано мудрости и благочестию выдающихся правителей русской земли и отцов Церкви, подобных святителю Илариону, сливших воедино государственное мышление и высокий христианский дух. (из книги В.И.Супруна «Православия святые имена»)



4 ноября — Празднование Пресвятой Богородице, в честь Ее иконы, именуемой "Казанская".

Празднование в честь Казанской иконы Божией Матери совершается дважды в году:

**8 (21) июля** — в честь обретения иконы в Казани в 1579 году,

**22 октября (4 ноября)** - в благодарность за избавление Москвы и всей России от нашествия поляков в 1612 году.

Образ, обретенный 8 (21) июля 1579 года в Казани девятилетней девочкой Матроной Онучиной (в иночестве Маврой), вскоре стал всенародной святыней.

Смутное время - 1605-1612 годы. Москва захвачена поляками. Страна бедствует: захватчики грабят и жгут храмы, села, города, кощунствуют над святынями, издеваются над православным народом, глумятся над верой. Многие из верных сынов Отечества, теряя последнюю искру надежды, в глубокой горести восклицали тогда: «Прости, Отечество! Прости, Кремль священный! Мы все сделали для твоего освобождения, но, видно, Богу неугодно благословить наше оружие победой!»



Промыслом Божиим Русскую Церковь в то страшное время Православия, великий исповедник патриот. возглавлял за Святую веру и Отечество, непреклонный страдалец священномученик Ермоген, Патриарх Московский всея Руси (память 17 февраля / 2 марта) - почитатель Казанской иконы, автор службы и «Сказания» о явлении этого святого образа. По его призыву, русский народ встал на защиту Отечества. В ополчение, возглавляемое князем Димитрием Михайловичем Пожарским, Патриарх послал из Казани список с чудотворного образа Богородицы. Пресвятая Владычица взяла ополчение под Свое покровительство.

Осознавая, что бедствие попущено за грехи, весь народ и ополчение наложили на себя трехдневный пост и, не надеясь на собственные силы, обратились за небесной помощью ко Господу и Пречистой Его Матери.

В плену у поляков в московском Кремле находился в то время прибывший из Греции, тяжело больной святитель Арсений, архиепископ Элассонский (впоследствии Суздальский). Ночью келлия его вдруг озарилась необыкновенным светом, он увидел преподобного Сергия Радонежского, и услышал: "Арсений, наши молитвы услышаны; предстательством Богородицы суд Божий об Отечестве преложен на милость; заутра Москва будет в руках осаждающих, и Россия спасена". При этом, как бы в подтверждение истинности пророчества, святитель получил исцеление от болезни.

Арсений известил о случившемся русских воинов, и на следующий день 22 октября (4 ноября) 1612 года русские войска, вдохновлённые на подвиг чудным видением, взяли Китайгород, а через 2 дня — Кремль.

А в воскресенье, 25 октября ст.ст., русские дружины торжественно, с крестным ходом, вошли в Кремль, неся Казанскую икону. Навстречу им из Кремля шел другой крестный ход, возглавляемый архиепископом Арсением, который нёс Владимирскую икону Богородицы, сохранённую им в плену. Потрясенный свершившейся встречей двух чудотворных икон Богородицы, народ со слезами молился Небесной Заступнице. Вскоре поляки покинули Москву.

В благодарность за избавление Отечества Димитрий Михайлович Пожарский построил на Красной площади Казанский собор (на фотографии вновь построенное современное здание собора) и перенес туда в 1636 году чудотворный список с Казанской иконы Божией Матери, до того хранившийся в его приходской церкви в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы, находившейся на Лубянке. Ныне эта святыня находится в Богоявленском Патриаршем соборе Москвы.



Благодатным осенением расположились иконы Пречистой Богородицы по лицу нашей Отчизны, воистину образуя Небесный покров. Древний Владимирский святой образ Богородицы хранит и благословляет наши северные пределы. Смоленская и Почаевская иконы ограждают запад. А на восток, до края земли сияет лучами неизбывной благодати чудотворный Казанский образ Пречистой нашей Матери.

Всей Православной Русью она свято чтится, к ней чаще всего обращают взоры в бедах и болезнях, взывая:









Заступнице усердная, Мати Господа Вышняго, за всех молиши Сына Твоего, Христа Бога нашего, и всем твориши спастися, в державный Твой покров прибегающим... Всех нас заступи, о Госпоже, Царице и Владычице, иже в напастех, и скорбех, и в болезнех обремененных грехи многими, предстоящих и молящихся Тебе умиленною душею и сокрушенным сердцем пред пречистым Твоим образом со СЛЕЗАМИ... (из тропаря Казанской иконе Божией Матери, гл.4).

В 1649 году было установлено совершать празднование в честь Казанской иконы Пресвятой Богородицы ежегодно 22 октября (ст.ст.) и совершать в этот день крестный ход.

## Большой крестный ход на Казанскую 22 октября 1634 года подробно описал европейский ученый Адам Олеарий:

«22 октября русские устроили большую, видную процессию к церкви, находящейся в городе недалеко от обыкновенного посольского двора. Тут участвовали и патриарх, и великий князь. Можно было видеть следующее:

Путь от Кремля до церкви был уложен досками, спереди шло много продавцов восковых свеч и несколько человек, которые мели улицу метлами. Далее шла самая процессия.

Спереди шел человек с умывательным тазом и полотенцем.

Далее несли три красных с белым знамени, почти вроде штандартов.

Затем — 61 поп в церковных облачениях.

Четырех херувимов несли на длинных палках.

Фонарь, также укрепленный на палке.

Далее следовали 40 попов.

Крест с шарами на концах, утвержденный на палках, дважды крестообразно сложенных; его несли 8 попов.

За ним шли 100 попов и монахов, каждый нес икону. Особенно большая икона, которую несли два человека; она была завешена.

Затем следовали 40 попов.

Затем опять несли икону, обвешанную многими жемчужинами; ее несли три человека.

За нею опять икона.

Четыре попа шли с пением.

Опять икона. Впрочем, все иконы были живописной работы и ни одной не было резной.

Обсаженный алмазами крест, длиною более четверти локтя, на блюде.

Две горящих свечи.

Далее шел патриарх в драгоценном святительском одеянии, под голубым балдахином. Два человека вели его под руки.

Перед ним и по обе стороны шли более 50 попов и монахов.

За ними шел его царское величество пешком, под красным балдахином, сопровождаемый своими боярами и князьями.

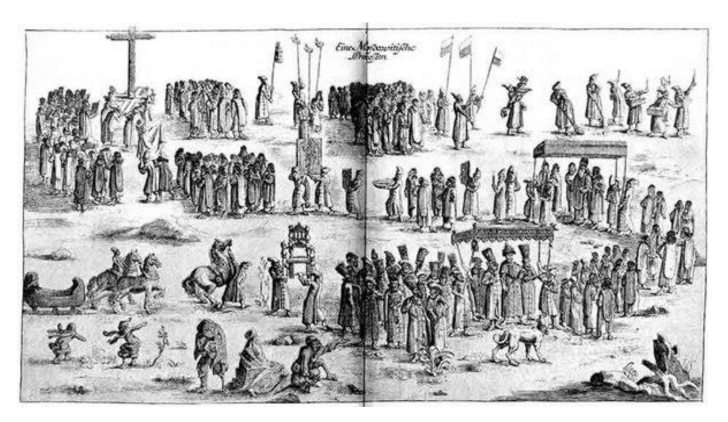
За ним два человека несли красный стул.

Лошадь великого князя вели под уздцы.

В самом конце две белые лошади везли сани.

В такой процессии они отправились в вышеуказанную церковь, которая была построена и служила местом для ежегодных процессий вследствие того, что там как-то была найдена в земле икона Девы Марии\*».

Адам Олеарий. Описание путешествия Голштинского (Шведского) посольства в Московию и Персию (сер. XVII в.)



По указу царя с 1660-1661 годов крестные ходы в Казанский собор в дни празднования Казанской иконы совершались по старому стилю 22 октября и 8 июля с хождениями «по градам» — городским стенам Кремля, Китая, Белого и Земляного городов, по тому же чину, что и прославленной иконе Богородицы Владимирской.

**Митрополит Московский Филарет (Дроздов)** так наставлял христиан, совершающих крестные хождения:

«Когда вступаешь в крестный ход, помышляй, что идешь под предводительством святых, которых иконы в нем шествуют, и приближаешься к Самому Господу, поколику немощи нашей возможно...

Присутствие Креста Господня и святых икон и кропление освященною водою очищает воздух и землю от наших греховных нечистот, удаляет темные силы и приближает светлыя.

Пользуйся сею помощию для твоей веры и молитвы и не делай ее бесполезною для тебя твоим нерадением.

Слыша церковное пение в крестном ходе, соединяй с ним свою молитву, а если по отдалению не слышишь, призывай в себе Господа, Божию Матерь и святых Его известным тебе образом молитвы...

Не беда, если отстанешь телом, не отставай от святыни духом».





В храме Рождества Христова села Иудино, что стоит в 10 км от Сергиева Посада, есть Казанская икона Божией Матери, писанная когда-то на жести, вся проржавевшая и изрешеченная пулями - около 100 ран от дробовых выстрелов.

Раньше этот образ украшал колокольню храма. В 30-е годы прошлого века два брата - жители села, напившись пьяными, решили покуражиться и расстреляли образ Богородицы из винтовки. Один из них погиб в первый же день войны, а другой, вернувшись с фронта невредимым домой, повесился сразу после своего возвращения.

И странно – никто теперь – а ведь всего несколько десятилетий прошло! – не помнит фамилии этих братьев, не знает их семей. Стерлась память о злодеях! *«...Еже потребити от земли память их!»* (Псалом 33).

Когда вернули храм Церкви, то многострадальный образ сняли с колокольни и поставили в трапезной части храма. Прихожане в каждое пулевое отверстие вставили по камню-кораллу; кровавыми каплями пересекают они икону. Здесь же особая молитва, с просьбой о даровании прощения тем, кто не ведает, что творит...

Заступнице Усердная,
Мати Господа Вышняго!
За всех молиши Сына Твоего,
Христа, Бога нашего!
Моли Его и о нас, сотворивших сие.
Пресвятая Богородице, прости нас!

http://remmash.prihod.ru/o-xrame/svyatyni-xrama/



4 ноября - Семи отроков, иже во Ефесе: (†ок. 250, 408-450). Они были замурованы заживо в пещере по приказу императора Декия за отказ принести жертву идолам. Когда через 200 лет пещера была открыта, оказалось, что отроки не умерли, а лишь спали в ней чудесным сном. Сам император прибыл в Ефес и беседовал с юношами в пещере. Тогда же святые отроки на глазах у всех склонили головы на землю и опять заснули, на этот раз до всеобщего воскресения. Пещера Семи спящих отроков Эфесских находится

около развалин Эфеса (на фотографии). Память семи отроков празднуется два раза: 4 (17) августа — в этот день отроки уснули в первый раз и 22 октября (4 ноября), когда, по преданию, отроки уснули вторично.



**<u>5 ноября</u>** - Иакова, брата Господня по плоти (†ок. 63), апостола от 70, старшего сына Иосифа Обручника от первого брака. Пребывая 30 лет в должности Иерусалимского епископа, он распространил веру Христову во всей Палестине. Опасаясь, как бы весь народ не обратился ко Христу, иудейские начальники решили его убить. Св. Иакова ввели на портик храма, и пренебрежительно спросили: «Скажи нам о распятом?» — «Вы спрашиваете меня об Иисусе? — громко сказал праведник. — Он сидит на Небесах одесную Всевышней силы и снова придет на облаках небесных». Книжники и фарисеи сбросили его на землю. Но Иаков мог еще подняться на колени и сказать: «Господи, прости их! Они не ведают, что творят». Его стали добивать камнями. Один священник пытался уговаривать: «Что вы делаете? Видите, праведник за вас молится». В эту минуту апостола ударили тяжелым вальком по голове и умертвили. Иудейский историк Иосиф перечисляя причины падения Иерусалима, говорит, что Господь, наказал евреев, между прочим, и за убиение праведного Иакова.

Святой апостол Иаков составил древнейший чин Божественной литургии, которая легла в основание литургии Василия Великого и литургии Иоанна Златоуста. Незадолго до своей мученической кончины он написал соборное послание, в котором предостерегал иудеев от заблуждения, будто бы одна вера может спасти человека.

### Вера без дел — мертва

В том же послании св. апостол Иаков призывает нас к одолению греха гнева и осуждения.

... и язык - небольшой член, но много делает. Посмотри, небольшой огонь как много вещества зажигает! (иак. 3, 5).







## 6 ноября - Священномученика Лаврентия, епископа Балахнинского, сщмч. Алексия (Порфирьева), мученика Алексия Нейдгардта (†1918).

Из всех икон Божией Матери отец Алексий более всех почитал образ «Всех скорбящих радость».

В день перевода в тюрьму ЧК, накануне празднования этой иконы, у него было особенное настроение. Прощаясь со всеми в камере, он говорил – уверен, идёт на волю. Вели его через весь город в сопровождении одного вооружённого солдата. По дороге люди подходили за благословением, а следовавшие сзади видели, как он вынимал из кармана платок, по-видимому, плакал. Проходя мимо храма, епископ остановился. Там шла всенощная - престольный праздник иконы «Всех скорбящих радость». Узнав, что здесь епископ, люди выходили и получали от него последнее благословение.

Епископу Лаврентию и протоирею Алексию было предложено помилование, если они откажутся от сана. Правда, палачи и сами в это не верили, а потому, не дожидаясь ответа, принялись избивать священномучеников, а затем объявили окончательный приговор – расстрел.

У владыки Лаврентия были с собой Святые Дары. Он причастился сам и причастил о. Алексия. Епископ был спокоен и радостен. Отец Алексий плакал. «Почему вы плачете? Нам надо радоваться», — сказал епископ. «Я плачу о моей семье», — ответил о. Алексий. «А я готов», — сказал епископ. Вскоре к ним присоединили Алексия Нейдгардта и повели в сад. Епископ стоял с воздетыми руками и пламенно молился, о. Алексий — с руками, сложенными на груди, опущенной головой и молитвой мытаря на устах: «Боже, милостив буди мне грешному». Русские солдаты отказались стрелять, потому что услышали в этот момент пение Херувимской. Позвали латышей, и они привели приговор в исполнение. Следователь-латыш, ведший дело епископа Лаврентия, в ту же ночь пришел к Елизавете Шмелинг (духовной дочери епископа Лаврентия), принес вещи владыки, сказал, что никакого состава преступления не было.

Через несколько дней Елизавета Шмелинг, идя утром к ранней обедне и проходя мимо здания ЧК, увидела, как из ворот выехала телега, на которой лежали два тела. «Кто это?» — спросила она возчика. «Это тела епископа и священника». «Куда вы их везете?» - спросила еще она. «На Мочальный остров, оттуда велено сбросить их в Волгу», - был ответ.





## 6 ноября - Иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость».

Само наименование образа послужило широчайшему его распространению на Русской земле. Череда задокументированных свидетельств о чудотворных свойствах этого образа – едва ли не самая длинная в истории богородичных икон.

Первоначальный образ находился в московском Спасо-Преображенском храме на Ордынке. Как он туда попал неизвестно, также неизвестно, где находится он сейчас, но церковь на Ордынке москвичи стали называть Сорбященской или храмом иконы «Всех Скорбящих Радость».

Впервые икона прославилась в Москве в 1688 году. Родная сестра патриарха Иоакима (1674-1690) Евфимия, жившая в Москве, долгое время страдала неизлечимой болезнью. Однажды утром, во время молитвы, она услышала голос: "Евфимия! Иди в храм Преображения Сына Моего; там есть образ, именуемый "Всех скорбящих Радость". Пусть священник отслужит молебен с водосвятием, и получишь исцеление от болезни". Евфимия, узнав, что такая икона, действительно, есть в Москве, в храме Преображения на Ордынке, исполнила повеление Пресвятой Богородицы - и исцелилась. Это произошло 24 октября 1688 года.



7 ноября - Праведной Тавифы (I), воскрешенной апостолом Петром.

«... В Иоппии находилась одна ученица, именем Тавифа, что значит: «серна»; она была исполнена добрых дел и творила много милостынь. Случилось в те дни, что она занемогла и умерла. Ее омыли и положили в горнице. А как Лидда была близ Иоппии, то ученики, услышав, что Петр находится там, послали к нему двух человек просить, чтобы он не замедлил прийти к ним.

Петр, встав, пошел с ними; и когда он прибыл, ввели его в горницу, и все вдовицы со слезами предстали перед ним, показывая рубашки и платья, какие делала Серна, живя с ними. Петр выслал всех вон и, преклонив колени, помолился, и, обратившись к телу, сказал: Тавифа! встань. И она открыла глаза свои и, увидев Петра, села. Он, подав ей руку, поднял ее, и, призвав святых и вдовиц, поставил ее перед ними живою. Это сделалось известным по всей Иоппии, и многие уверовали в Господа». (Деян. 9, 36).

<sup>\*</sup> Апостол Пётр, воскрешающий Тавифу (фреска Мазолино в капелле Бранкаччи)







# 7 ноября — День проведения военного парада на Красной площади в Москве в ознаменование 24-ой годовщины Великой Октябрьской социалистической революции (1941 год) ДЕНЬ ВОИНСКОЙ СЛАВЫ РОССИИ

19 октября 1941 г. - в Москве было введено осадное положение. «Паника была ужасная. И всё-таки Москва работала. Красная Пресня работала. Две недели октября и неделя ноября были ожиданием. Бесконечные бомбёжки, везде пожары, жертвы. 7 ноября мы приехали на Красную площадь и слушали Сталина по радио. И это был перелом» (война // Борисова Н. В. Нина Попова: жизнь как созидание.: монография. — Елец: ЕГУ им. И. А. Бунина, 2006. — 342 с.)

Именно на 7 ноября 1941 года было назначено торжественное прохождение Красной площади немецких войск, по случаю запланированного захвата Москвы гитлеровской Германией. Однако к этому времени уже можно было говорить о некоторых успехах в битве под Москвой. На ряде направлений враг был стабилизация остановлен. наметилась положения, противник переходил к обороне. Взять стремительным наступлением столицу немецкой армии не удалось. И было решено для укрепления морального духа провести в этот день на Красной площади парад советских войск.

Командирам частей, участвующих в параде, об этом стало известно 6 ноября в 23 часа, а приглашаемым на Красную площадь в 5 утра 7 ноября. С 5 ноября советские Военно-Воздушные Силы наносили упреждающие удары по аэродромам противника, и в праздничный день на Москву не была сброшена ни одна бомба. В ночь на 7 ноября кремлевские звезды были расчехлены и зажжены.

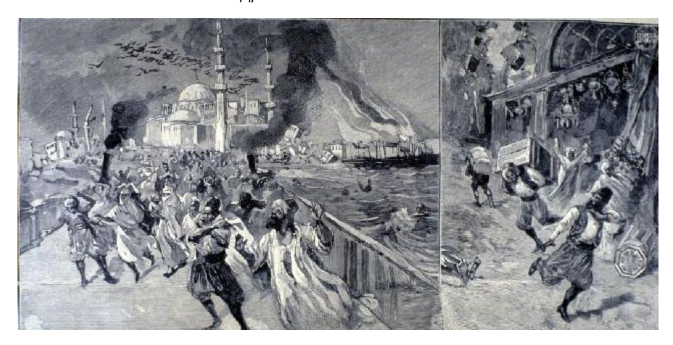
Пришедшие на Красную площадь убедились в том, что боевой дух армии не сломлен. На трибунах находились аккредитованные в столице корреспонденты иностранных газет. Это была возможность заявить на весь мир о том, что Москва стоит и будет твердо стоять. Весть о параде разнеслась по всему миру.

Парад начался в 8 часов утра и проходил торжественно и сурово. Под боевые марши, исполняемые оркестром штаба МВО под управлением Василия Агапкина - автора знаменитого «Прощания славянки», шли по главной площади страны артиллеристы и пехотинцы, зенитчики и моряки. Прямо с парада на главной площади страны бойцы Красной Армии отправлялись на фронт, до которого от центра Москвы было всего несколько километров.

По силе воздействия на ход событий парад 7 ноября 1941 года приравнивается к важнейшей военной операции.



Древний Константинополь



<u>8 ноября</u> - Воспоминание великого и страшного трясения (землетрясения) бывшего в Царьграде (740). С библейских времен землетрясение рассматривалось как знамение различных потрясений в жизни народов. Землетрясением сопровождалась смерть на Кресте Иисуса Христа (Мф. 27:51) и Его воскресение (Мф. 28:2). Частые землетрясения являются признаком приближающегося Божиего Суда (Мф. 24:7; Откр. 6:12; 11:13,19; 16:18).

В 740 году Константинополь и многие города Византийской империи поразило страшное землетрясение. Многие из высоких зданий разрушились, в том числе и немало церквей. Рухнула часть башен Феодосиевой стены, сама стена серьезно пострадала. От сотрясения земли море всколыхалось и затопило прибрежные селения. Панический ужас объял всех жителей города, и многие лишились жизни от страха. Жертвы составили более 1000 человек.

Землетрясение послужило знамением конца царствования гонителя православных святынь иконоборческого императора Льва III Исавра, умершего через несколько месяцев после этого события.



8 ноября - Великомученика Димитрия Солунского (Фессалоникийского) (†ок. 306). Святой Великомученик Димитрий родился в городе Солуни в Греции. Родители, тайные христиане, крестили его и наставили в вере. Отец его, римский проконсул, умер, когда Димитрий достиг совершеннолетия. Император Максимиан Галерий назначил Димитрия на место отца властителем и воеводой Фессалонийской области и потребовал, чтобы наряду с защитой области от внешних врагов, он также истреблял бы и христиан. Димитрий вместо этого стал искоренять языческие обычаи, а язычников обращать к Христовой вере, за что и принял мученическую кончину. Спустя столетие нетленные мощи святого Димитрия начали

обильно мироточить. Верующие набирали миро в стеклянные ампулы, а воины натирали тело священным миром перед битвой. Миро почиталось не только христианами. Захватившие город турки также считали его лекарством от всех болезней. А норманны (совр. скандинавы), захватившие в 1185 году Салоники (совр. Фессалоники), кощунственно набирали миро в кастрюли, жарили на нём рыбу и мазали обувь. Истечение мира было настолько обильным, что была даже сделана специальная обширная раковина для его сбора. В настоящее время обильное мироточение мощей прекратилось.

Имя святого Димитрия Солунского всегда связывалось с воинским подвигом, патриотизмом и защитой Отечества, поэтому святой часто изображается на иконах воином в доспехах, с копьем и мечом в руках, хотя воином не был никогда. Такое изображение святого Димитрия похоже на иконы другого христианского мученика — святого Георгия Победоносца. Но подвигом и того и другого стали не военные победы, а отвага и сила духа, с которыми они отстаивали свою веру перед языческими мучителями и безропотное принятие смерти во имя Христа.

На Руси святой Димитрий почитался особо, как покровитель всех сражающихся за Отечество. В старинных русских былинах его даже изображали русским по происхождению - так сливался этот образ с душой русского народа, почитавшего его своим особым покровителем.

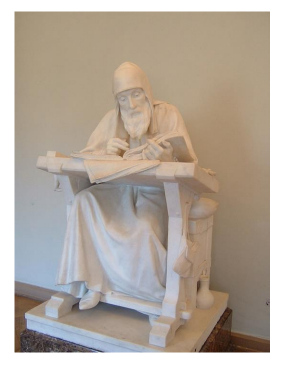
Среди многочисленных храмов, воздвигнутых на Руси в честь святого, жемчужина древнерусского храмового зодчества - Владимирский Дмитриевский собор (XII в.).

В XIII веке святой благоверный князь Даниил Московский воздвиг первый каменный собор в Московском Кремле, который был освящен также во имя святого великомученика Димитрия. Теперь на его месте стоит Успенский собор с приделом Димитрия Солунского. В 1197 году из Солуни во Владимир была принесена икона святого великомученика Димитрия, написанная на гробовой доске святого. Накануне Куликовской битвы эта икона, как великая святыня, была перенесена в Москву святым князем Димитрием Донским и поставлена в Успенском соборе Московского Кремля (ныне находится в Третьяковской галерее).

Об особом почитании на Руси святого Димитрия свидетельствует и традиция русских князей называть своих первенцев его именем. «Димитриев день» всегда считался в числе больших праздников, службу совершал обычно сам патриарх, в присутствии царя.

В память о русских воинах, павших в сражении с Мамаем на Куликовом поле, была установлена для общецерковного поминовения **Димитриевская родительская суббота** (суббота перед 26 октября / 8 ноября).

#### 9 ноября – Преподобного Нестора, летописца Киево-Печерского (†1114).







**Летопись** – это чисто русская традиция. Больше ни у кого не было летописей. Это совершенно особенный вид исторического повествования и исторического осмысления.

У наших предшественников-христиан была традиция *хроники*, рассматривавшая историю по эпохам правителей, а не по годам, как летопись, для которой нет маловажных лет.

Монастыри издавна были центрами духовной и культурной жизни Руси, копили и приумножали знания о Боге, природе и человеке. Именно Церковь стала хранительницей русской истории. И всё это богатство сохранилось благодаря традиции монастырского летописания. Монахи вносили в погодные списки всё, что считали важным для своего времени. Среди них были талантливейшие люди, поднявшие летописание до уровня философии, литературы. И первым в этом списке мы по праву называем имя преподобного Нестора.

17 - летним юношей он начал свои труды в только что основанной Киево-Печерской обители. Ещё пребывал в безмолвии в своей пещере преподобный Антоний, а преподобный Феодосий трудился над созданием этого великого русского монастыря. Незадолго до прихода Нестора в лавру разнородные записи об исторических событиях были сведены воедино, и игумен поручил талантливому монаху отредактировать погодные записи. С этого времени летописание стало главным делом жизни Нестора.

#### Главная заслуга прп. Нестора - вклад в создание «Повести временных лет».

Преподобного Нестора бесспорно можно считать **создателем летописной традиции**, хотя он и не был первым летописцем и не был единственным автором *«Повести временных лет»*, у него были предшественники. «Начальная летопись» *(древнейшая часть «Повести временных лет»* до XI в.) предшествовала Несторовой «Повести временных лет». Но Нестор обработал и создал ту редакцию «Повести временных лет», которую читаем мы. И все последующие летописцы следовали Нестору.

Полное название «Повести временных лет» читается так:

«Се повести времяньных лет, откуду есть пошла Руская земля, кто в Киеве нача первее княжити, и откуду Руская земля стала есть».

- В «Повести временных лет» прп. Нестор сохранил для нас сведения
- о первом упоминании русского народа в церковных источниках (866 г.),
- о создании славянской грамоты святыми равноапостольными Кириллом и Мефодием,
- о призвании на княжение Рюрика,
- о Крещении святой равноапостольной Ольги в Константинополе,
- о первом православном храме в Киеве (церковь пророка Илии, построенная князьями Аскольдом и Диром),
- об исповедническом подвиге первомучеников Феодора и его сына Иоанна (983 г.),
- об «испытании вер» святым равноапостольным Владимиром (986 г.),
- о Крещении Руси (988 г.).
- о первых митрополитах Русской Церкви,
- о возникновении Печерской обители, ее основателях и подвижниках.

«Повесть временных лет» - сочинение не только историческое, но и нравственное и религиозно-философское. И объектом философствования является осмысление исторического процесса. Это наша национальная традиция. Вслед за Священным писанием основным чтением русского человека на протяжении многих веков были исторические сочинения, даже больше, чем житийная литература. Хотя в какой-то степени жития святых - сочинения тоже исторические. Русские привыкли искать следы проявления Промысла Божиего, осмыслять мироздание, борьбу человека со злом в этом мире, именно в исторических сочинениях.

#### С преподобного Нестора началась русская агиография

(богословская наука, изучающая жития святых).

В то время по монастырям ходили, в основном, жития греческих святых. И Нестору всё настойчивее приходила в голову мысль: если русский народ стал одной из главных опор православной Церкви, значит, пришла пора осознать и восславить подвиги русских святых. И он взялся за перо. Так появились «Житие Преподобного Феодосия Печерского» и "Чтение о житии и о погублении блаженных страстотерпцев Бориса и Глеба». Заслуга в осмыслении подвига этих святых принадлежит, безусловно, преподобному Нестору.

И то, что в основании нашей литературы и историографии стоит святой и что одновременно в основании традиции святости у нас стоит великий историк – это безусловное указание, что именно мы должны читать.

Русский человек всегда желал знать историю. Теперь же не знать и не изучать историю – не ошибка, а преступление.

Преподобный Нестор («Повесть временных лет») и Святитель Илларион («Слово о законе и благодати») стоят у истоков русской литературы, которая начинается благодаря им, как литература православная, пронизанная духом Евангелия.

Преподобный Нестор достиг глубокой старости и мирно скончался около 1114 года. Мощи его покоятся в Антониевых (Ближних) пещерах. Уже в начале XIII века великого летописца поминали как святого.

По материалам бесед Владимира Леонидовича Махнача (1948-2009) на радио «Радонеж» (с сокращениями). Полностью послушать и почитать лекции и беседы В.Л. Махнача Вы можете на сайте <a href="http://mahnach.com;">http://mahnach.com;</a> а также из книги В.И.Супруна «Православия святые имена»

<sup>\*</sup> Нестор Летописец. Стенная роспись В.М. Васнецова в Свято-Владимировском соборе в Киеве. 1885–1895 гг. \*Нестор Летописец, автор «Повести временных лет» (скульптура работы М. Антокольского)



<u>9 ноября</u> — Обретение мощей святого благоверного князя Андрея Смоленского (Переяславского) в Переславле-Залесском (1539). Святой князь Андрей происходил из рода смоленских князей. Зависть и крамолы родичей побудили его оставить свой удел. Бедным странником пришел князь Андрей в Переславль-Залесский и поселился у церкви Николая Чудотворца, что у городских ворот, где через некоторое время стал служить пономарём. Скрывая

своё знатное происхождение, подвизался он 30 лет и мирно скончался ок. 1390 г. На его теле нашли золотую цепь и наследственный княжеский перстень — знаки княжеского достоинства, тяжелые железные вериги — знак его подвижничества и малую хартию (записку) со словами: "Аз есмь Андрей, един от Смоленских князей". Похоронили святого у той же церкви, а обретение мощей его произошло по ходатайству прп. Даниила Переяславского († 1540, память 7 апреля). Мощи были обретены нетленными. При обретении мощей произошло множество чудесных исцелений.

<u>9 ноября</u> - Международный день против фашизма, расизма и антисемитизма. В ночь с 9 на 10 ноября 1938г. начался массовый еврейский погром в Германии, получивший название «Хрустальной Ночи», или «Ночи разбитых витрин», положивший начало Холокосту - массовому насилию в отношении еврейского народа, которое привело к гибели около 6 000 000 евреев. Вялая реакция мировой общественности на «Хрустальную ночь», в какой-то мере, оказалась толчком для нацистов в развязывании последующих трагических событий.

День памяти 9 ноября посвящен не только событиям тех лет — он должен служить напоминанием о недопустимости в современном обществе любых проявлений экстремизма, будь то нацизм, антисемитизм, ксенофобия, шовинизм, расизм и другие.

После Второй Мировой войны казалось, что фашистская идеология уничтожена. Время показало, что это не так. Рассказывая о преступлениях нацизма, мы предупреждаем в первую очередь сегодняшнюю молодежь, которой предназначено строить будущее нашей планеты, о том, каким может оно стать, если мы вовремя не скажем «Никогда снова».







10 ноября — Святой великомученицы Параскевы, нареченной Пятница (III). Родители святой великомученицы Параскевы особенно почитали день страданий Господних — пятницу, поэтому так и назвали родившуюся в этот день дочь - Параскева, что по-гречески значит «Пятница». Святая Параскева была умучена за отказ принести жертву языческим идолам. На самом деле, святых Параскев несколько: 20 марта / 2 апреля (Римская Великомученица Параскева), 26 июля / 8 августа (Преподобномученица Параскева Римская), 14 / 27 октября (Преподобная Параскева Сербская), но самая известная и почитаемая

на Руси - 28 октября / 10 ноября (Великомученица Параскева Пятница).

Эта святая всегда пользовалась особой любовью и почитанием. На старых северных русских иконах встречается даже изображение ее лика на обороте иконы Божией Матери. Ей посвящали храмы и придорожные часовни (Пятницы). Не было ни одного торга на Руси, где бы ни стоял храм или часовня в честь Параскевы-Пятницы. Особенно почитали святую промышленники, торговцы и путешественники.

Есть Пятницкий храм и часовня и в Сергиевом Посаде. Пятницкая и Введенская церкви – древнейшие храмы в Сергиевом Посаде вне стен Лавры. Они расположены на месте, которое в старину называлось «Подолом», месте многолюдном и оживлённом - здесь проходил торговый путь из Москвы в Александрову слободу, и располагалась торговая площадь. Деревянная церковь в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы с приделом во имя св. вмч. Параскевы Пятницы была построена ещё во времена прп. Никона, ученика прп. Сергия Радонежского. В 1547 г. на месте старой постройки возвели две каменные церкви: Введения во храм Пресвятой Богородицы и св. вмц. Параскевы Пятницы.

21 октября 1919 г. Лавру закрыли. Братия была изгнана из обители. Часть монахов перебралась в Гефсиманский скит, где была создана рабоче - трудовая артель, часть же осталась на Пятницком подворье, которое получило наименование «Малая Лавра». Ещё раньше, в начале весны 1919 г. закрыли Московскую духовную академию. Её помещения заняли Электротехнические курсы. Оставшиеся без храма академическая профессура и студенты пришли на Пятницкое подворье Лавры. Там было продолжено чтение лекций, в ежедневном богослужении принимало участие академическое духовенство. Так объединились «теоретики» и «практики». Вплоть до 1928 года здесь совершались уставные монастырские богослужения. В 1928 г. Введенскую и Пятницкую церкви закрыли. В 1931 г. в Пятницком храме организовали мельницу, а во Введенском – склад зерна. 8 августа 1991 г. Введенская, Пятницкая церкви и Пятницкий колодец были возвращены Свято-Троицкой Сергиевой Лавре в полуразрушенном состоянии.











**10 ноября** — Святителя Димитрия, митрополита Ростовского (†1709).

Если синонимом великого летописца служит нам имя Нестор, то среди авторов житий святых первым нужно назвать святителя Димитрия Ростовского.

В течение нескольких лет иеромонах Димитрий подвизался в монастырях и храмах Украины, Литвы и Белоруссии. Зная высокую его духовную настроенность, образованность, склонность к научному труду и несомненное литературное дарование, ему поручили составление Четий - Миней (житий святых) на весь год. С того времени вся жизнь святителя была посвящена выполнению этого грандиозного по своим масштабам труда. Нужно было собрать и проанализировать множество разрозненных источников (русских, латинских, греческих, польских), изложить их языком, достойным высокого предмета изложения и одновременно доступным всем верующим. И всё время Димитрий чувствовал небесную поддержку. Однажды во сне ему явилась св. вмчц. Варвара, ободряюще улыбнулась и молвила: «Не бойся», а когда Димитрий работал над житием мученика Ореста Тианского (см. 23 ноября н.ст.), святой сам явился ему и поведал о фактах своей биографии, дотоле неизвестных. Зачастую Димитрий не просто переписывал известные ему жития, но писал свой вариант. Поэтому многие жития могут считаться оригинальными.

Вскоре первая книга (сентябрь - ноябрь) была готова. Старцы Киево-Печерской лавры высоко оценили работу и в 1689 году она была отпечатана в Киеве. Димитрий отправился в Москву — представить свою книгу на суд Иоакима, русского патриарха. Патриарх принял его довольно холодно. С недоверием относился он к богословам из юго-западных краёв, по причине склонности многих из них к католичеству. Однако книгу взял, а когда ознакомился с ней, то она ему так понравилась, что от холодности его не осталось и следа. Окрылённый поддержкой, Димитрий погрузился в работу, и в 1695 году вышел в свет второй том Четьих-Миней (декабрь-февраль), а в 1700 году был напечатан и третий том (март-май).

В том же году Петр I приказал подыскать талантливого человека на должность тобольского митрополита, способного укрепить православие в Сибири. Рекомендовали Димитрия. Но перед отъездом здоровье нового митрополита пошатнулось, он слёг в постель. Сам царь, посетив его, выяснил причину недомогания: Димитрий разрывался между долгом архиерея и трудом над Четьими-Минеями. Царь понял писателя и рекомендовал назначить его ростовским митрополитом. Так Димитрий оказался в городе, давшем ему навеки прозвание Ростовский.

Мало порядка было в Ростовской епархии. Многие священники были невежественны, проповеди в храмах не читались, нравственное воспитание находилось в упадке. Слабый уже здоровьем, но деятельный владыка взялся за исправление. Он разослал по всем приходам укоризненные послания, призывая священников тщательно исполнять свои обязанности, открыл при своём доме духовное училище для детей священников, возродил

традицию проповедничества. Сам охотно и часто говорил перед паствой, и проповеди его, как всегда, были блестящи – недаром до сих пор в молитве к святителю обращаются: «Златоусте российский». Но главной заботой Димитрия оставались Четьи-Минеи. В 1705 году последняя книга (июнь-август) была напечатана в Киево-Печерской лавре. Завершился неимоверный двадцатилетний труд, и как-то сразу навалилась усталость. Владыка подолгу болел, сильно кашлял.

26 октября (10 ноября н. ст.) 1709 года, в день своих именин, он с трудом высидел праздничный обед. Затем Димитрий попросил всех покинуть его. Утром владыку нашли коленопреклоненным перед иконами. С молитвой оно жил, с молитвой и скончался в возрасте 58 лет.

Около месяца тело СВЯТИТЕЛЯ не предавали земле. Ждали местоблюстителя патриаршего престола и друга святителя Димитрия митрополита Стефана (Яворского). Всё это время тело оставалось нетленным, в соборной церкви совершались всенародные панихиды. Святитель был погребен (как и завещал) в Спасо - Яковлевском монастыре Ростова Великого. В гроб под голову святителя положили черновики Четьих-Миней.

По небрежению могильщиков, могила не была выстлана камнем, а только сделан деревянный сруб. Через 42 года над могилой осел чугунный пол, открылся поврежденный бревенчатый сруб и деревянный гроб. Место погребения было сырым, и дубовый гроб и находившиеся в нем рукописи истлели, но тело святителя, омофор, саккос, митра и шелковые четки сохранились нетленными. У обретённых святых мощей совершалось множество исцелений, о чем было донесено Синоду. Последовал указ о причислении свт. Димитрия, митрополита Ростовского к лику святых. Императрица Елизавета устроила для мощей его серебряную раку и, по усердию к святителю, пешком совершила путешествие из Москвы в Ростов для поклонения мощам и переложения их в приготовленную раку, которую сама несла вместе с архиереями при торжественном обхождении храма. Празднование обретения мощей святителя Димитрия Ростовского совершается Русской Церковью 21 сентября (4 октября).

Прикосновение к святыням само по себе ещё не дарует святости. Но извлечь святыни из небытия, собрать их по крупицам и передать в назидание потомкам - истинный духовный подвиг. Димитрий Ростовский совершил его для нас, чтобы грядущие поколения всегда имели перед глазами образцы нравственной чистоты, мужества и самоотвержения.

Четьи - Минеи выдержали множество изданий и стали любимым чтением русского народа. До сих пор это самый известный и признанный житийный сборник в России. Они имели огромное влияние на верующее русское общество.

«...по всей земле русской есть чрезвычайно много рассказчиков о житиях святых. Рассказывают они из Четьи-Минеи прекрасно, точно, не вставляя ни единого лишнего слова от себя, и их заслушиваются... Я сам в детстве слышал такие рассказы... Слышал я потом эти рассказы даже в острогах у разбойников, и разбойники слушали и воздыхали... В этих рассказах заключается для русского народа... нечто покаянное и очистительное». Федор Михайлович Достоевский

В архипастырских трудах, также, как и в творениях, святитель явил красоту и святость своей души. По его кончине у него не нашли никакого имущества, кроме книг и рукописей.

**«...Пою Богу моему, дондеже есмъ»** (Пс. 103, 33)





10 ноября — Преподобного Иова, игумена Почаевского (†1651). Время земной жизни святого выпало на трудные для Руси годы, когда западные ее окраины подвергались церковным и политическим притеснениям с польско-литовской стороны. Будучи игуменом Почаевской

обители и пользуясь огромным духовным авторитетом, преподобный Иов использовал все свои возможности для укрепления Православия на нашем западном рубеже, для борьбы с инославными и еретическими влияниями на народное сознание. Все силы преподобный Иов отдавал укреплению православия на этой земле. Он стал первым настоящим организатором возникающей Почаевской обители, много писал в защиту православия, создал почаевскую типографию. Здесь печатались православные книги, молитвы, послания, направленные против латинян. После пятидесятилетнего управления Почаевской обителью прп. Иов мирно скончался, прожив более 100 лет.

## «... истинныя веры был еси проповедник безбоязнен»

Из тропаря преп. Иову Почаевскому



10 ноября – Мученика Кириака, Патриарха Иерусалимского (†363). В начале IV века святая царица Елена, мать императора Константина Великого, прибыла в Иерусалим на поиски Креста Господня. Долгое время поиски оставались безрезультатными; наконец ей указали на одного старого еврея по имени Иуда, который мог знать, где искать Крест. Тот вначале отказывался говорить, но, когда его посадили в глубокий ров, открыл ей,

что Крест зарыт на том месте, где было капище Венеры, к тому времени уже разрушенное. Иуда уверовал во Христа, крестился с именем Кириак и впоследствии был рукоположен во епископа Иерусалимского.

В царствование императора Юлиана Отступника (361 - 363) он принял мученическую смерть за Христа. Император приказал отрубить ему правую руку: - Много посланий написал ты этой рукою, - сказал он, - и многих отклонил от почитания богов.

Затем император велел лить святому в рот расплавленное олово и положить его на раскаленное медное ложе.

На место мучений святого Кириака пришла его мать, Анна. Её схватили, подвесили за волосы и строгали железом. После ее мученической кончины скончался и святой. Кириак. Его пронзили копьём и бросили в кипящий котёл.

Сщмч. Кириак. Миниатюра Минология Василия II. Константинополь. 985 г. Ватиканская библ. Рим.

#### Стояние на Угре и конец ордынского владычества на Руси: 8 октября — 11 ноября 1480 г.

11 ноября - великий день для нашего Отечества. День окончания СТОЯНИЯ на УГРЕ.

После победы на Куликовом поле в 1380 г. Русь ещё целое столетие находилась в ордынской зависимости. Только в 1480 г. при великом князе Иоанне Ш Васильевиче Орда фактически прекратила свое существование. Ордынский хан Ахмат навсегда покинул пределы русских земель, что и послужило концом татаро-монгольскому игу и началом становления суверенного российского государства.







Великий князь Иван III прекратил уплату дани хану Золотой Орды и отказался признать зависимость Руси от неё. Тогда хан Ахмат договорился с польско-литовским королём Казимиром IV и западные границы Русского государства (Псковские земли) подверглись нападениям Ливонского ордена. Ливонский хронист сообщает:

«... магистр Бернд фон дер Борх был вовлечён в войну с русскими, ополчился против них и собрал 100 тысяч человек войска из заграничных и туземных воинов и крестьян; с этим народом он напал на Россию и выжег предместья Пскова, ничего более не сделав».

Тут как раз против Ивана III восстали и его братья, недовольные усилением власти великого князя. Используя сложившуюся обстановку, Ахмат

«...поиде на православное христьяньство, на Русь, на святые церкви и на великого князя, похваляся разорити святые церкви и все православие пленити и самого великого князя, яко же при Батый беше».

Боярская верхушка Русского государства раскололась на две группы: одна («сребролюбцы, богатые и брюхатые») советовала Ивану III спасаться бегством; другая настаивала на борьбе с Ордой. Москвичи требовали решительных действий.

23 июня (6 июля по н. ст.) 1480 года великий князь прибыл к Коломне, где остановился в ожидании дальнейшего хода событий.

В тот же день из Владимира в Москву была привезена чудотворная Владимирская икона Божией Матери - Заступница и Спасительница Руси от войск Тамерлана в 1395 году.

Войска Ахмата беспрепятственно двигались по литовской территории, ожидая помощи от Казимира IV, но не дождались. Крымские татары, союзники Ивана III, отвлекли литовские войска, напав на Подолию (ю - з совр. Украины., самыми крупными городами Подолья являются Винница, Брацлав, Хмельницкий, Каменец-Подольский, Тернополь).

30 сентября Иван III вернулся из Коломны в Москву «на совет и думу» с митрополитом и боярами, от которых получил наказ *«чтобы стоял крепко за православное христьяньство противу безсерменству*» (бесермен = басурман – толк. сл. Владимира Ивановича Даля).

8 октября 1480 года войска встретились на берегах Угры (Калужская обл.). Началось знаменитое «стояние на Угре». Периодически вспыхивали перестрелки, но на серьёзную атаку ни одна из сторон не решалась.

Митрополит Геронтий и духовник князя, архиепископ Ростовский Вассиан, молитвой, благословением и советом подкрепляли русские войска, уповая на помощь Матери Божией. Великий князь получил пламенное послание от своего духовника, в котором тот призывал Ивана III последовать примеру прежде бывших князей:

«...которые не только обороняли Русскую землю от поганых (то есть не христиан), но и иные страны подчиняли... Только мужайся и крепись, духовный сын мой, как добрый воин Христов по великому слову Господа нашего в Евангелии: "Ты пастырь добрый. Пастырь добрый полагает жизнь свою за овец"...»

Вся Москва молилась Заступнице своей перед Владимирской Ея иконой о спасении православной столицы. 28 октября 1480 года Князь Иван III приказал своим войскам отступать от Угры, желая дождаться перехода татар, враги же решили, что русские заманивают их в засаду, и тоже стали отступать. 11 ноября Ахмат принял решение отправиться назад в Орду. Для тех, кто наблюдал со стороны за тем, как обе армии почти одновременно повернули вспять, не доведя дело до сражения, это событие казалось либо странным, мистическим, либо получало слишком простое объяснение: противники испугались друг друга, струсили принять сражение.

"Стояние на Угре" положило конец монголо-татарскому игу на севере и северовостоке Руси, где оно держалось дольше всего. Россия окончательно освободилась от выплаты дани. С этого времени можно говорить о полной ликвидации каких бы то ни было форм политической зависимости Москвы от Орды. 6 января 1481 года Ахмат был убит в результате внезапного нападения тюменского хана Ибака, а в 1502 году сама Орда прекратила своё существование. Подмосковную реку Угру стали называть с тех пор «поясом Богородицы».

На месте этих событий в селе Дворцы Дзержинского района Калужской области существует музей-диорама, посвященный Великому Стоянию на Угре.

В 2016 году администрация Калужской области предложила сделать 11 ноября государственным праздником в память этих событий и назвать его «Днём российской государственности». «Историческое воспитание в последние 5 лет подверглось такому количеству извращений, что, чем больше у нас будет исторических праздников, тем лучше», - отмечено было на собрании инициативной группы. (http://www.kp40.ru/news/society/40535/)





Памятник Великому Стоянию на Угре.



11 ноября - Преподобномученицы Анастасии Римляныни († ок. 249-259) Анастасия осиротела в возрасте трёх лет и воспитывалась в монастыре близ Рима, где приняла иночество. Девушка была очень красива, и многие знатные римляне просили ее руки. Однако Анастасия всем отказывала, решив остаться невестой Христовой.

Это было время правления императора Декия, воздвигшего жестокое гонение против христиан. Язычники вытащили святую Анастасию из монастыря и привели к правителю города, обвиняя ее

в том, что она презирает знатных и богатых женихов и почитает за Бога распятого Христа. Анастасия отказалась принести жертву идолам, и её подвергли лютым пыткам: вырвали из пальцев ногти, отсекли руки и ноги, выбили все зубы. Истекая кровью, святая мученица попросила воды. Стоявший при ее мучениях некто Кирилл, сжалился и напоил ее водой. Пытки продолжили. Святой Анастасии отрезали язык, которым она непрестанно славила Бога и, наконец, обезглавили. Решив, что Кирилл, напоивший мученицу водой, является тайным христианином, мучители схватили его и также казнили.

11 ноября - Преподобного Аврамия, архимандрита Ростовского († между 1073-1077). Святой Аврамий подвизался в Ростове Великом, совсем рядом с тем местом, где через два века родился преподобный Сергий. С юных лет ушел он из родительского дома и, приняв иночество, поселился на берегу озера Неро. В Ростовской земле тогда было много язычников, и преподобный усиленно трудился над распространением истинной веры. Многие язычники, убежденные св. Аврамием, крестились. Особенно велико было его влияние на детей: он обучал их грамоте, наставлял в законе Божием, крестил, постригал в иноки.





Недалеко от его келлии было капище, где язычники поклонялись каменному идолу Велесу. В чудном видении предстал перед Аврамием святой апостол Иоанн Богослов и дал ему жезл, увенчанный крестом, которым преподобный сокрушил идола. На месте идольского капища

святой Аврамий основал обитель в честь Богоявления и стал ее настоятелем.

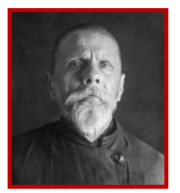
В память явления преподобный воздвиг большой деревянный храм во имя апостола Иоанна Богослова. Храм сохранился до наших дней.



В 1551 году царь Иоанн Грозный, перед походом на Казань, обходил святые места. В Богоявленском - Авраамиевом монастыре ему показали тот самый жезл, которым преподобный сокрушил идола Велеса. Посох царь взял с собой в поход, а крест оставил в обители. Возвратившись из похода, он приказал построить в Авраамиевой обители новый каменный храм в честь Богоявления с четырьмя приделами и прислал туда книги и иконы.



13 ноября – Международный день слепых.



<u>13 ноября</u> — Сщмч. Василий (Архангельский) (†1937) — входит в Собор новомучеников и исповедников Радонежских. Василий Васильевич окончил Московскую Духовную семинарию, с 1885 по 1891 гг. служил в храме Ахтырской иконы Божией Матери в с. Ахтырка. В 1929 году, сотрудники ОГПУ с помощью осведомителей стали собирать сведения об отце Василии и на их основании выдвинули против него обвинение в том, что «священник использовал свой авторитет среди верующих для

ведения злостной антисоветской агитации». Отец Василий был арестован и заключен в Бутырскую тюрьму в Москве.

Из показаний прихожанки отца Василия: «... когда по домам в деревне с молебнами ходили священник с диаконом, меня дома не было, а когда я пришла, то узнала, что они только что ушли. Я послала дочку за ними. Отец Василий пришел и отслужил молебен, а затем сказал, что «нехорошо, что я избегаю священника, так как этим я лишаюсь Божьего благословения. Я стала оправдываться, говоря, что сделала это не по злому умыслу, а потому, что у меня не было денег. После этого он сказал: "Плохо, что некоторые дома, наслушавшись большевиков, отказались от икон, их за это постигнет Божья кара"».

В сентябре 1937 года отец Василий был арестован повторно, а 13 ноября расстрелян на полигоне Бутово под Москвой и погребен в безвестной общей могиле.

Протоиерей Василий Архангельский. Москва. Тюрьма НКВД. 1937 год



<u>14 ноября</u> — Священномученика Иоанна Кочурова (†1917) — протоиерея Екатерининского собора в Царском Селе. Почитается как первый по времени новомученик Российский.

"Священники были схвачены и отправлены в помещение Совета Рабочих и Солдатских Депутатов. Священник отец Иоанн Кочуров воспротестовал и пытался разъяснить дело. Он получил несколько ударов по лицу. С гиканьем и улюлюканьем разъяренная толпа повела его к царскосельскому аэродрому. Несколько

винтовок было поднято на безоружного пастыря. Выстрел, другой - взмахнув руками, священник упал ничком на землю, кровь залила его рясу. Смерть не была мгновенной. Его таскали за волосы, и кто-то предлагал кому-то "прикончить как собаку". Наутро тело священника видели, но серебряного креста на груди уже не было".

31 марта 1918 года, ровно через 5 месяцев после кончины отца Иоанна, когда количество поименно известных Святейшему Синоду убиенных священнослужителей уже достигло 15 человек, в храме Московской духовной семинарии Святейшим Патриархом Тихоном была совершена первая в истории Русской Православной Церкви XX века "заупокойная литургия по новым священномученикам и мученикам". Вслед за первым убиенным архиереем митрополитом Владимиром поминался первый убиенный протоиерей Иоанн - отец Иоанн Кочуров, открывший своей страстотерпческой кончиной исповедническое служение сонма новомучеников Российских XX века.





14 ноября Священномучеников Александра Смирнова и Феодора Ремизова **(†1918).** В Верейском районе, где служили священники Александр Смирнов и Феодор возмущенные Ремизов. убили крестьяне особой милиционера, отличавшегося жестокостью. В отместку из Москвы был послан отряд карателей-латышей - казнить и крестьян, и всех священников, которых удастся захватить.

На громкий стук в дверь отец Александр открыл сразу. Дом наполнился вооруженными

латышами. Помолившись, отец Александр надел новую теплую рясу, шапку и вышел на улицу. Был тихий осенний вечер, недавно выпал первый снежок. Участь отца Александра была решена. Палачи вели его к сельсовету, как живого покойника, держа в руках горящие свечи. Кощунникам хотелось надругаться над ним, но они вдруг смутились, ощутив благодатную силу идущего рядом священника. На пути они встретили идущего под конвоем отца Феодора, и тогда священникам объявили, что они будут сейчас казнены. «Тогда надо помолиться, – сказал отец Александр. – Молись! – разрешил начальник отряда». Священники, преклонив колена, стали молиться Богу. «Я готов. Теперь делайте со мной, что хотите, но знайте, что все вы вскоре погибнете». Только лишь он это сказал, палач взмахнул шашкой и рассек ему голову от правого виска до темени. Священник упал на колени и поднял руку для крестного знамения. Последовал второй удар шашкой. Но священник был жив. Палачи выстрелили в голову и в шею и дважды проткнули живот штыком до спины и единожды поперек от бока до бока. Но диво! Священник был силою Божией жив. Страх напал на мучителей. И тогда один из них, подойдя к отцу Александру вплотную, нанес последний удар – в сердце. После этого палачи приступили к отцу Феодору, который стал обличать их в жестокости и убийствах. В ответ они начали бить его по лицу, и когда он упал, палач дважды выстрелил в него. Одна пуля попала в ухо, другая – в плечо. Отец Феодор был еще жив, но они не стали его добивать: таково было впечатление от убийства безвинных священников, что каратели спешили покинуть скорей место казни. Крестьянам в деревне они говорили: «Ну и поп этот Александр, никогда еще таких мы не видели!» И далее рассказали об участи, которую он им предвозвестил. Слова отца Александра исполнились в точности. Через несколько дней весь отряд карателей был уничтожен под селом Балабановым.

На девятый день после кончины отец Александр явился во сне дочери Елене и повелел ей собрать оставшиеся на месте убиения косточки головы, указав ей и само место. Примерно через год после кончины он явился сыну Александру, одетый в ризы ослепительной белизны.

В 1920-е годы дом отца Александра был сожжен. Из всего имущества уцелела среди пепелища лишь его фотография, обгоревшая по краям. Фотографии отца Феодора нигде не нашли. Мощи священномучеников Александра и Феодора были обретены 8 октября 1986 года, и с тех пор все прибегавшие к молитвенной помощи священномучеников получали ее. 20 сентября 2003 года мощи священномучеников Александра и Феодора были помещены в приделе во имя Собора новомучеников и исповедников Российских храма Казанской иконы Божией Матери в городе Реутове.

<u>14 ноября</u> - Бессребреников и чудотворцев Космы и Дамиана Ассийских, и матери их преподобной Феодотии (III). Они были близнецами. Отец умер рано и мать их прп. Феодотия ревностно заботилась только о воспитании детей. Пребывая в молитвах о них день и нощь, была она истинною вдовицею, каких восхваляет апостол Павел: *истинная вдовица уединена и уповает на Бога* (1 Тим. 5, 5). Поэтому Святая Церковь причислила ее к лику святых, и постановила творить память ее вместе с ее чадами.

Понятно, какое воспитание получили дети под руководством такой матери. Изучая главную науку - Божественное Писание, они, движимые любовью к страждущему человечеству, изучали и науку врачебную. Господь даровал им особенную благодать — дар исцелений и чудотворений. Как только начинали лечить Косма и Дамиан, болезни прекращались. С больных они никогда не брали платы, соблюдая заповедь Христову: «Даром получили, даром давайте» (Мф. 10, 8). Об одном только просили они исцеленных ими: чтобы те твердо веровали во Христа и жили во Христе. Так, врачуя недуги телесные, они врачевали и недуги душевные. За такое бескорыстное служение страждущим Святая Церковь величает их бессребрениками и чудотворцами.

Дав обет никогда ни от кого ничего не брать, братья никогда не расставались, опасаясь тайно друг от друга нарушить обет. Но однажды исцеленная ими женщина, готовая отдать братьям всё своё имение упросила Дамиана принять от неё ничтожный дар - три яйца, во имя Святой Троицы. Услышав имя Троицы, бессребреник не посмел отказаться. Узнав о случившемся, Косма огорчился и перед смертью завещал, чтобы брата не хоронили рядом с ним. Вскоре умер и Дамиан. Люди не могли решить, где будет его могила, но тут свершилось чудо: к людям пришёл верблюд, которого когда-то святые вылечили от бешенства, и проговорил человеческим голосом, чтобы, не сомневаясь, положили Дамиана рядом с Космой, потому что «не ради мзды принял Дамиан дар женщины, а ради Господа».



Одно из самых известных деяний святых братьев – операция по замене ампутированной язвенной ноги одного из пациентов, ногой недавно умершего мавра:

«Один человек страдал заболеванием ноги. Лекарства не помогали. Однажды во сне ему явились оба святых. С собой у них были хирургические инструмента и мазь. Один спросил другого: "Где нам взять ногу, чтобы заменить эту?" Тот отвечал: "Сегодня будут хоронить чёрного мавра со здоровой ногой". Первый сказал: "Принеси её". Он отрезал ногу мавра, приставил её к ноге больного и обильно наложил мазь. А больную ногу положили мавру в гроб. Когда пациент проснулся, боли как не бывало».

 Святые Косма и Дамиан пересаживают больному ногу умершего мавра.

Православная церковь почитает три пары святых с именами Косма и Дамиан, живших в разное время и в разных местах: Косма и Дамиан Ассийские (1/14 ноября), Косма и Дамиан, Римские (1/14 июля), Косма и Дамиан Аравийские (17/30 октября). Наиболее почитаемые были Косма и Дамиан Ассийские



<u>16 ноября</u> - Обновление (освящение) храма великомученика Георгия в Лидде (IV). Древний город Лод (Лидда) имеет богатую историю. В новозаветные времена здесь проповедовали св. апостолы Пётр и Иоанн. Апостол Петр исцелил здесь человека по имени Эней.

Случилось, что Петр, обходя всех, пришел и к святым, живущим в Лидде. Там нашел он одного человека, именем Энея, который восемь уже лет лежал в постели в расслаблении. Петр сказал ему: Эней! исцеляет тебя Иисус Христос; встань с постели твоей. И он тотчас встал. И видели его все, живущие в Лидде и в Сароне, которые и обратились к Господу (Деян. 9:31-35).

Во времена раннего христианства судьба города связана с именем великомученика Георгия Победоносца († 303). Там прошли его детство и юношеские годы, там продолжала жить его мать. В царствование императора Константина (306-337) в городе был воздвигнут храм в честь св. вмч. Георгия. Ко времени освящения храма в Лидду были перенесены из Рамлы (Палестина) нетленные мощи св. Георгия. Событие это произошло 3 (16) ноября.

Согласно описанию паломника Иоанна Фоки (1185), верхняя плита гробницы св.вмч. Георгия находилась в алтаре под святым престолом. Когда латинский епископ решил поднять плиту, то обнаружил под ней вход в пещеру с подлинной гробницей Георгия. Однако открыть ее не удалось, т. к. оттуда вырвалось пламя и опалило посланных епископом слуг.

Впоследствии храм пришел в запустение, а во время землетрясения 1837 г. свод и часть стен обрушилась. Храм простоял в руинах до 1870 г. В 1871 г. по высочайшему повелению императора Александра II на восстановление храма было отпущено 3000 рублей. На эти средства была возведена новая церковь, освященная также 3 (16) ноября 1872 г.

Частица мощей святого Георгия Победоносца находится в серебряном ковчежце в центральном приделе слева от царских врат, и выносится верующим для поклонения. В одной из колонн справа от центрального придела находятся почитаемые верующими «святые узы» — железные кандалы с цепью, в которых по преданию святой был прикован в темнице.





Илл.: Святыни храма великомученика Георгия в Лидде.



17 ноября - Преподобного Иоанникия Великого († 846). Преподобный Иоанникий родился в Вифинии (совр.Турция) в 752 г. Стал храбрым воином, но военная служба тяготила его. Любовь к Богу и молитва с детства всецело владели его душой. Жаждал он уединения и иных подвигов.

И Господь призвал Своего раба на служение. Иоанникий был воспитан в иконоборческой среде. Однако после восстановления иконопочитания (787) он, благодаря чудесной встрече с неким старцем, раскаялся, обратился к Православию и отрекся от мира. Сначала два года он прожил в монастыре, привыкая к иноческому послушанию, к монашеским уставам и правилам, а после удалился в пустыню, где три года пробыл в глубоком уединении; раз в месяц пастух приносил ему немного хлеба и воды. День и ночь проводил подвижник в молитвах и пении псалмов. После каждого стиха

преподобный Иоанникий творил молитву, которую в несколько изменённом виде хранит Православная Церковь до сих пор: "Упование мое Отец, прибежище мое Христос, покров мой Дух Святый". Через 12 лет такой подвижнической жизни отшельник принял монашеский постриг, после чего три года провел в затворе, в веригах.

По милости Божией, святой Иоанникий стяжал дар пророчества, во время молитвы поднимался над землей, а однажды перешёл разлившуюся в половодье реку. Святой мог сам становиться невидимым для людей и делать невидимыми других: так, однажды он вывел из темницы пленных греков на глазах у многочисленной стражи. Яд и огонь, которыми хотели его уничтожить завистники, не причиняли ему вреда, и хищные звери не трогали его.

Как-то встретил Иоанникий воинов, с которыми некогда служил и был дружен. Один из них узнал его, и плакал от радости, и вспоминал об их прежнем житии, о боях, о почестях, каких Иоанникий удостоился получить от царя и удивлялся, почему, всё сие оставив, Иоанникий нашёл лучшим жить в нищете. Когда же сей воин обратился к другим, желая рассказать им об Иоанникии, тот незаметно ушел от них и удалился в горы.

Случилось как-то святому Иоанникию проходить мимо женского монастыря, где одна юная инокиня, будучи объята плотскою страстью, была готова бежать из монастыря и, возвратившись в мир, выйти замуж. Блаженный Иоанникий почувствовал жалость к девице. Со слезами он молился Богу, чтобы та избавилась от своей страсти, и вся тяжесть ее страданий перешла на него. Так и случилось. Девица освободилась от нечистых мыслей и



осталась в монастыре, а Иоанникий пошёл своим путем. На дороге он ощутил в себе пламень плотской страсти; кровь кипела. Мужественно претерпевал он всё это, утруждая плоть постом и молитвою. Встретив в расселине горы огромного змия, Иоанникий вознамерился отдать себя ему на съедение, решившись лучше умереть, чем дать простор нечистым мыслям и осквернить своё чистое тело. Но змий не хотел к нему прикоснуться. Тогда Иоанникий стал его

дразнить, но змий неожиданно оказался мертвым. С того часа Иоанникия оставили святого скверные помыслы и спокойствие возвратилось к нему.

• Прп. Иоанникий. Фреска. Афон (Дионисиат). 1547 г.

#### **17 ноября** - Блаженного Симона Юрьевецкого, Христа ради юродивого, (†1584).

Юношей, оставив родительский дом, ушёл он в дремучие леса около села Ёлнати и принял подвиг юродства Христа ради. Его нашли в лесу и привели обратно в село. Святой стал помогать жителям в самых трудных работах, плату не брал, зимой и летом ходил босой, в одной льняной рубахе, так что кожа его почернела и от поста иссохла. Неразумные люди нередко били его, блаженный же кротко переносил их оскорбления и насмешки. Переселившись в г. Юрьевец Повольский, Симон на папертях многочисленных юрьевецких церквей возносил горячие молитвы ко Господу. Блаженный получил от Господа дар прозорливости и чудотворения: по его молитвам утих сильный пожар в городе, исцелился священник, спасся от потопления в Волге некий горожанин. Как-то пришел блаженный Симон в дом воеводы, который, не зная о его подвигах, в порыве гнева приказал бить святого, после чего св. Симон тяжко заболел и, причастившись перед смертью Святых Христовых Тайн, мирно отошел ко Господу. Воевода в своем согрешении раскаялся, а на погребение святого собрался весь город. Мощи св. Симона упокоены в Богоявленском храме Юрьевца (фотография справа).







Город Юрьевец Ивановской области (Юрьевец Повольский, позднее Поволжский) основан великим князем Владимирским Юрием (Георгием) II. Всеволодовичем в 1225 г., хотя историк В. Н. Татищев считает временем его основания - 1150 год, то есть всего на три года позже Москвы. Это был важный торговый узел и бурлацкий центр на Волге. Здесь на "Жареном бугре" совершались традиционные обряды посвящения в бурлаки.

Юрьевец - один из красивейших волжских городов. До 1952 года здесь было 6 монастырей и 17 церквей, но в связи с затоплением части города под Горьковское водохранилище большинство храмов погибло. Удалось спасти фрески уникального 12-ти ярусного иконостаса одного из храмов (хранятся в музее Андрея Рублева в Москве). Навсегда под водой погребен Кривоезерский монастырь. Память о нем сохранилась лишь

на картинах И. Левитана "Вечерний звон" и "Тихая обитель".

В 2000 г. на середине Волги (ширина ей здесь 12 км) на отмели монахами Николо-Шартомского монастыря был поставлен 6-ти метровый Поклонный крест в память о всех разобранных и затопленных храмах города.



Юрьевец хранит память о многих известных людях, родившихся, живших или любивших бывать здесь: протопоп Аввакум (назначенный сюда в 1651 г.), Исаак Левитан (приезжал писать, сохранился дом), архитекторы братья Веснины (родились, жили, дом-музей), Андрей Тарковский (родился рядом в с. Завражье, во время войны семья жила в эвакуации в Юрьевеце; дом-музей, ежегодно в апреле проходят «Дни Тарковского в Юрьевце», приуроченные ко дню рождения режиссера).



## **18 ноября** - Святителя Тихона, патриарха Московского и всея Руси (избрание на служение 1917).

«... Есть в Иерусалиме "стена плача". Приходят к ней евреи и плачут, проливая слезы о погибшей национальной свободе и о бывшей национальной славе. В Москве в Успенском соборе тоже есть русская стена плача — пустое патриаршее место. Двести лет приходят сюда православные русские люди и плачут горькими слезами о погубленной Петром церковной свободе и о былой церковной славе. Какое будет горе, если и впредь навеки останется эта наша русская стена плача!

Да не будет! Зовут Москву сердцем России. Но где же в Москве бьется русское сердце? На бирже? В торговых рядах? Оно бьется, конечно, в Кремле. Но где в Кремле? В Оружейном суде? Или в солдатских казармах? Нет, в Успенском соборе. Там у переднего правого столпа должно биться русское православное сердце. Орел петровского, на западный образец устроенного, самодержавия выклевал это русское православное сердце. Святотатственная рука нечестивого Петра свела Первосвятителя российского с его векового места в Успенском соборе.

Поместный Собор Церкви Российской от Бога данной ему властью постановит снова Московского Патриарха на законное неотъемлемое место. И когда под звон московских колоколов пойдет Святейший Патриарх на свое историческое священное место в Успенском соборе — будет тогда великая радость на земле и на небе....

Из выступления священномученика Илариона (Троицкого) на Поместном Соборе 1917–1918 гг.

05 (18) ноября 1917 года в переполненном храме Христа Спасителя, вмещавшем 12000 человек, после совершения часов митрополит Киевский и Галицкий Владимир на особом столике, поставленном в святом алтаре, собственноручно начертал на одинакового вида и размера пергаментах имена трех избранных кандидатов на патриаршество. За сим митрополит Владимир свернул каждый жребий в трубочку, надел на них по резиновому кольцу и вложил в особый ковчежец, где они разместились вполне свободно, встряхнул ковчежец, закрыл и перевязал его тесьмою, концы которой запечатал сургучной печатью. Взявши ковчежец в руки, митрополит Владимир вынес его из святого алтаря на солею и поставил на особо уготовленном столе перед малою Владимирскою иконою Божией Матери. Во время Божественной Литургии из Успенского собора принесли чудотворную Владимирскую икону Божией Матери и поставили на том же столе, где был ковчежец со жребиями.

Слушали евангельский текст о воскрешении дочери Иаира и исцелении кровоточащей женщины. И чудилось, что дочь Иаира — символ возрождения Русской Церкви, а исцеление прикоснувшейся к ризе Христовой женщины — выздоровление кровоточащей России. Ах, как хотелось этому верить! И верили.

По окончании Божественной Литургии и молебна митрополит Владимир взошел на солею, поднял ковчежец и в виду всех присутствующих сотряс его. Принявши в руки ножницы, владыка разрезал тесьму и поднял с ковчежца крышку. Из алтаря вышел старец — затворник Зосимовой пустыни иеромонах Алексий, уже давно отвыкший видеть земное, но вернувшийся в мир, чтобы исполнить Божию волю. Он долго молился перед чудотворной Владимирской иконой Богоматери, и вместе с ним молился весь храм, потом троекратно осенил себя крестным знамением и благоговейно вынул из ковчежца «по указанию Божию» жребий. Митрополит Владимир развернул его и прочел: Митрополит Московский и Коломенский Тихон.

- Аксиос! (Достоин!) выдохнул храм.
- *Аксиос!* возгласил митрополит
- Аксиос! Аксиос! запело духовенство, хор и весь народ.

Свершилось!

В тот день владыка Тихон сказал:

«Весть об избрании меня в патриархи является для меня тем свитком, на котором было написано: Плач, и стон, и горе, и каковой свиток должен был съесть пророк Иезекииль (Иез. 2, 10; 3, 1). Сколько и мне придется глотать слез и испускать стонов в предстоящем мне патриаршем служении, и особенно в настоящую тяжелую годину! Подобно древнему вождю еврейского народа, пророку Моисею, и мне придется говорить ко Господу: для чего Ты мучишь раба Твоего? И почему я не нашел милости пред очами Твоими, что Ты возложил на меня бремя всего народа сего? Разве я носил во чреве весь народ сей и разве я родил его, что Ты говоришь мне: неси его на руках твоих, как нянька носит ребенка... Я один не могу нести всего народа сего, потому что он тяжел для меня (Чис. 11, 11—14). Отныне на меня возлагается попечение о всех церквах Российских и предстоит умирание за них во вся дни».

Тогда немногие поняли, что это были пророческие слова. Понятно это стало чуть позже, в тюрьмах, ссылках, на краю поспешно вырытых могил, возле оскверненных мощей, разрушенных алтарей, трупов замученных за православную веру братьев и сестер.

И Предстоятелю распятой Церкви Российской оставалось одно: в безбожном государстве любой ценой сохранить хотя бы малый остров благодати, где люди могли бы молиться, приобщаться Животворящих Христовых Таин и спасаться для вечности.

Но не покидала патриарха Тихона вера в свой народ и надежда на его возрождение:

«Верим, что как быстро было падение народа русского, развращаемого много лет несвойственными нашей христианской стране жизнью и учениями, так же пламенно и чисто будет раскаяние eго». <a href="http://omsk-eparhiya.ru">http://omsk-eparhiya.ru</a>



## 18 ноября - Мучеников Галактиона и Епистимии (III или нач. IV в.).

## «Мученичество – это победа безоружных над вооруженными»

Святитель Иоанн Златоуст

Галактион и Епистимия были супругами, но при вступлении в брак они решили, что это будет девственный брак. Раздав имущество бедным, они разошлись по монастырям, чтобы посвятить себя иноческой жизни, скрывшись на горе Публион, где было два тайных монастыря, мужской и женский. Шесть лет прошло в трудах, посте и молитве. Но вот, однажды Епистимии было во сне видение: они с Галактионом стоят в дивном дворце перед Светлым Царем,

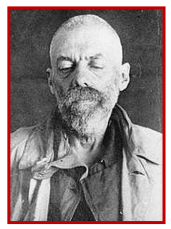
и Царь подает им золотые венцы. Это было предвестием скорой мученической кончины. Вскоре усилились преследования христиан. В монастырь был послан отряд воинов. Все успели укрыться в горах, но Галактион не захотел бежать и остался в келье, читая Священное Писание. Когда Епистимия увидела, что воины ведут связанного Галактиона, она стала умолять игумению отпустить её, потому что хотела принять муки за Христа вместе со своим обручником. Святые Галактион и Епистимия перенесли тяжелейшие пытки, молясь и прославляя Христа. С Епистимии совлекли одежды. Желая скрыть свою девственную наготу, она воззвала ко Господу, и мучители ослепли. Затем по молитве святой они прозрели, и 53 человека уверовали во Христа. Святые мученики переносили пытки с именем Бога на устах, и поэтому правитель велел отрезать им языки. Наконец их обезглавили. Свидетелем мученической кончины Галактиона и Епистимии был их слуга Евтолмий. Он собрал мощи святых в сосуд и предал погребению. Он же написал в назидание современникам и потомкам их житие. В память святых Галактиона и Епистимии на склоне горы был построен скит, к которому ведет выложенная камнями тропа.



<u>19 ноября</u> - Преподобного Варлаама Хутынского, Новгородского чудотворца (†1192). Еще совсем юношей, он ответил родителям на уговоры не изнурять себя постом так:

"Много я, любезные родители, читал священных книг, но нигде не находил, чтобы сами родители советовали своим детям что - либо дурное, как вы мне советуете. Не дороже ли всего для нас Царство Небесное? Но не пища и питие введут нас туда, а пост и молитва".

Изумились родители разуму юноши и предоставили ему полную свободу жить по своему желанию. По смерти родителей, раздав имущество бедным и приняв постриг, он поставил себе келью в глухой чаще и проводил время в трудах и молитве; постился, носил суровую одежду и вериги (власяница Преподобного весит 18 фунтов, а вериги - 8; 1 фунт = 450 г). Дар прозрения и чудеса прославили отшельника и привлекли к нему многих желавших подвизаться с ним. Так появился Хутынский монастырь (10 км от Новгорода). Многочисленные чудеса при гробе святого стали основанием для его прославления. Около 1452 г. были обретены его нетленные мощи.



## <u>19 ноября</u> - Священномученика Никиты (Делекторского), епископа Нижнетагильского, Орехово-Зуевского (†1937).

Нищий, благотворивший нуждающимся

С 1924 по 1937 гг. владыка Никита подвергался арестам четыре раза по различным обвинениям: в связях с «белочехами», в совершении богослужения без патента, в поминовении Патриарха Тихона. В 1927 году епископ Никита, очевидно, за несогласие с позицией митрополита Сергия (Страгородского) после выхода его «Декларации», в возрасте 51 года был уволен на покой.

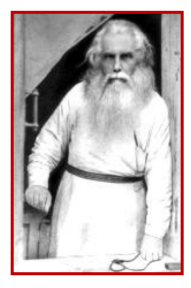
С этого времени начались его скитания, бездомная жизнь, которая продолжалась до мученической кончины. Духовные дети помогали владыке материально, но всё, что ему давали, он раздавал нуждающимся, зарабатывая себе на жизнь сбором утильсырья. Он стал нищим, который благотворил нуждающимся. Однажды он ответил на недоумение одного из жертвователей:

«Вы видели и знаете, что имеете дело с человеком, который страдает за свои убеждения и не мирится с... жизнью, полной обмана, предательства и пошлости... Да не подумайте вы, что моё ремесло – попрошайничанье. Ваши жертвы переданы мною неимущим бедным людям, и они всегда могут вам о том засвидетельствовать. Данное Вами через нас взаим – дано Богу, Который в своё время и возвратит Вам, ибо ничто у Него не пропадает».

С 1930 по 1933 г. владыка Никита отбывал заключение на строительстве Днепрогэса, где работал конюхом и сторожем. После освобождения и до последнего ареста Владыка тайно служил в храмах Орехово-Зуева. С 1935 г. находился в розыске, в 1936-1937 гг., скрывая своё происхождение, ночевал в милицейских казармах у одного приютившего его милиционера, который проникся к бездомному необъяснимым для него самого сочувствием и иногда даже поил чаем. Владыка голодал постоянно.

В октябре 1937 года епископ Никита был выслежен и арестован в четвёртый раз. На окошко кладбищенской церкви, около которой его арестовали, он незаметно положил бумажник со своими настоящими документами (последние два года владыка жил под вымышленной фамилией Макаров. Документы на эту фамилию ему достались от одного заключённого). Местные жители нашли бумажник с документами владыки и принесли в отделение милиции, что чрезвычайно усугубило его положение, так как в документах указывалось, что он епископ.

Кроме документов, в бумажнике находились восемь облигаций, иголка, нитки, ножницы и зашитый в матерчатый лоскуток пятирублевый золотой. Это было всё имущество епископа Никиты. Владыку препроводили в Москву в Таганскую тюрьму. Свидетелями по его делу проходили священники: один из Орехово-Зуева, а другой из Загорска. Они характеризовали святителя как «монархиста и революционера, клевещущего на советскую власть». 6 (19 н. ст.) ноября 1937 года епископ Никита был расстрелян на полигоне в Бутово.



<u>20 ноября</u> - Священномученика Кирилла (Смирнова), митрополита Казанского (†1937). Это один из самых выдающихся иерархов в истории Русской Православной Церкви, особой духовной силы человек, посланный Господом в эпоху гонений, как образец твёрдости в исповедании веры.

15 лет батюшка прослужил в священническом сане. Неожиданная смерть маленькой дочери, мучительно умиравшей от проглоченной иглы, вслед за тем и — жены, не пережившей горя, подвигла 38-летнего отца Константина в 1902 году принять монашество. Святой праведный Иоанн Кронштадтский перед смертью просил, чтобы его отпевал молодой епископ Кирилл, которого он знал по служению его в Кронштадте. Во время

февральских событий 1917 года митр. Кирилл предупреждал с амвона:

«Если не удержимся над своим прошлым, то напишем такую страницу своей истории, которую следующие поколения будут читать с краской стыда на лице, готовы будут вырвать её, но нет таких ножниц, которыми можно было бы вырезать что-либо из памяти истории».

По завещанию Святейшего Патриарха Тихона митрополит Кирилл был назначен первым кандидатом на должность Патриаршего Местоблюстителя, но его отправляют в очередную ссылку. В 1926 г. у епископата возникла мысль о тайном избрании Патриарха. Под актом избрания митрополита Кирилла, у которого истекал срок ссылки, было собрано 72 архиерейские подписи, за митрополита Сергия (Страгородского) всего одна. Но ГПУ стали известны результаты голосования и было заявлено, что митр. Кирилл сможет занять Патриарший Престол только с условием, что станет следовать указаниям ГПУ, на что Владыка ответил печально известному чиновнику этого ведомства — Тучкову: «Евгений Алексеевич, вы — не пушка, а я — не снаряд, при помощи которого вы надеетесь уничтожить Русскую Церковь». До конца жизни Владыка пытался убедить митр. Сергия сойти с пагубного пути компромиссов. В одном из писем 1929 г. святитель написал: «Совершённую им (м. Сергием) подмену власти, конечно, нельзя назвать отпадением от Церкви, но это есть, несомненно, тягчайший грех падения. Совершителей греха я не назову безблагодатными, но участвовать с ними в причащении не стану и других не благословляю, так как у меня нет другого способа к обличению согрешающего брата».

В письме 1934 г. владыка также писал о *«тех, кто хорошо понимает существующую в сергианстве неправду, ... своим непротивлением ей обнаруживает преступное равнодушие к поруганию Церкви»*.

После освобождения Владыка приехал в Москву и явился в Патриархию. Страж преградил ему вход, но высокий, когда-то могучий митрополит, отстранив его, шагнул в кабинет митр. Сергия. Через несколько мгновений он оттуда вышел; видимо, ему всё стало ясно. Это была их последняя встреча. 7 (20 н. ст.) ноября 1937 года святитель был расстрелян.

«Всё, что не от веры — грех» Сщич. Кирилл, митр. Казанский





21 ноября - Собор Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил бесплотных. Архангелов Гавриила, Рафаила, Уриила, Селафиила, Иегудиила, Варахиила и Иеремиила. В начале IV века Церковь установила праздновать Собор святых ангелов 8 ноября, в девятом месяце от марта (с которого в древности начинался год). Это соответствует числу 9 чинов Ангельских. Восьмой же день месяца указывает на день Страшного Суда, который святые

отцы называют "днем восьмым", ибо после века сего, идущего седмицами дней (семь дней недели), наступит "день осмый", когда "приидет Сын Человеческий в Славе Своей и вси святии Ангелы с Ним" (Мф. 25, 31).

Из Священного Писания известно, что Архангелов (старших Ангелов), начальствующих над всеми остальными ангелами — 7. К ним Святая Церковь относит Михаила, Гавриила, Рафаила, Уриила, Селафиила, Иегудиила и Варахиила. Предание к ним причисляет и Иеремиила.

Архангел Михаил - первый из верховных ангелов. Отсюда его церковное именование «архистратиг», т. е. старший воин, вождь. Имя Михаил на еврейском значит «Кто, как Бог», что следует понимать, как «никто не равен Богу». Архангел Михаил - главный борец против диавола и всякого беззакония среди людей. Церковь почитает его как защитника веры и борца против ересей и всякого зла. В книге Откровения архангел Михаил выступает как главный вождь в войне против дракона-диавола и прочих взбунтовавшихся ангелов:

«И произошла война на Небе: Михаил и Ангелы его воевали против дракона, и дракон и ангелы его воевали против них, но не устояли, и не нашлось им места на Небе. И низвержен был великий дракон, древний змий, называемый диаволом и сатаною».

- Икона «Архангел Михаил». Андрей Рублев. Из Деисусного чина ("Звенигородский").
- Икона «Собор Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил бесплотных».



**22** ноября — Иконы Божией Матери, именуемой "Скоропослушница" (X). Икона находится на Святой Горе Афон, в монастыре Дохиар. В 1664 году произошла с ней такая история.

Однажды, монах Нил шел ночью на послушание в трапезную монастыря. В руках у него была зажженная лучина, она светила ярко, хорошо освещала дорогу, но сильно коптила. Проходя мимо образа Богородицы, висевшего как раз на пути в трапезную, Нил услышал голос, говоривший ему, чтобы он больше здесь не ходил с зажженной лучиной и не коптил икону. Монах подумал, что это какой-то брат-монах спрятался рядом и над ним подшучивает. Он решил не обращать внимания на эти слова и продолжал ходить в

трапезную с коптящей лучиной. Внезапно он ослеп. Вот тогда-то он горько раскаялся, что не обратил внимания на эти слова и долго молился перед иконой Божией Матери, умоляя о прощении. И снова услышал Нил чудный голос. Голос говорил, что простил его, и что зрение вернется к нему. А еще голос сказал: "Нил, скажи всей братии монастыря, что с этих пор икона Моя будет называться Скоропослушницею, потому что я буду посылать быструю, скорую помощь всем, кто будет ей молиться".



22 ноября — Святителя Нектария, митрополита Пентапольского, Эгинского чудотворца (†1920). Святитель Нектарий пользовался всеобщим уважением и любовью, и всё шло к тому, что он должен был стать Патриархом Александрийским. Однако нашлись влиятельные люди, недоброжелательно относившиеся к святителю, его оклеветали и отправили в отставку. Святитель Нектарий не пытался оправдываться и защищаться. "Добрая совесть — это самое великое из всех благ. Она — цена душевного мира и сердечного покоя" — сказал святитель в

проповеди, покидая свою кафедру навсегда. Враждебная настроенность следовала за ним везде, куда он перебирался. Он влачил поистине жалкое существование и порой был лишен и хлеба насущного. Каждое воскресенье поднимался он на кафедру, встречая недоверие и молчаливое осуждение слушающих. Но Господь воздал ему за терпение. Отчаявшись достучаться до людских сердец, святитель Нектарий решил: "В последний раз поднимусь для проповеди, и если они не услышат меня, уеду." И Господь, по любви Своей, совершил чудо. За одну неделю облетела город весть, что святителя обвинили ложно, и в следующее воскресенье проповедь его была принята с воодушевлением. С тех пор любовь народа сопутствовала Нектарию, но до конца жизни он должен был нести крест изгнания и опального митрополита, и не принадлежал ни к одной автокефальной Церкви. Находясь в непонятном каноническом положении, он подписывал свои бумаги как "путешествующий епископ".

Слава о нем скоро дошла до столицы и королевского дворца. Королева Ольга стала его духовной дочерью, и, благодаря ей, он был назначен директором богословской школы в Афинах. С неиссякаемой любовью и терпением относился Нектарий к своим подопечным. За провинность учеников он налагал строгий пост на себя. В старце-святителе начинают проявляться Дары Божией благодати: прозорливость, дар исцеления. Когда он служил Божественную литургию, лицо его излучало свет, который был виден окружающим. Но главным его украшением было, по-прежнему, истинное смирение. Однажды служащий школы, занимавшийся уборкой, заболел и очень переживал, что его уволят с работы. Через несколько недель, вернувшись, он обнаружил, что кто-то всё это время выполнял его работу. Удивившись, он решил узнать, кто этот милосердный благодетель. Рано утром придя в школу, он в изумлении увидел своего "заместителя". Это был митрополит Пентапольский. Закончив подметать уборную, он сказал: "Не удивляйся, я не собираюсь занимать твоего места, я просто хочу помочь, чтобы за тобой сохранилась эта работа. Пока ты болен, я буду работать за тебя. Только в школе об этом не рассказывай".

Годы земной жизни святителя подходили к концу. Долго скрываемая болезнь (рак простаты) взяла свое. Глядя на маленького старичка в рясе, дежурный в больнице спросил: "Он монах?" "Нет, — ответила сопровождавшая владыку монахиня, — он епископ". "Впервые вижу епископа без панагии, золотого креста, а главное — без денег" — заметил служащий. Святителя уложили в третьеразрядную палату для неизлечимых больных, где он провел в муках два месяца. Чудеса происходили и в больнице. Медсестры заметили, что бинты, которыми обвязывали раны Святителя, благоухают, а когда душа святого покинула этот мир, то парализованный человек, лежавший вместе с ним в палате, получил полное исцеление через рубашку святого Нектария. Сразу после кончины руки и лицо его обильно мироточили, и монахини собирали миро ватой.



23 ноября — Священномученика Августина, архиепископа Калужского и Боровского (Беляева) (†1937). После окончания Казанской Духовной Академии, в 1923 г. был хиротонисан во епископа Иваново-Вознесенского. Вскоре был выслан и проживал в Кинешме. Начались аресты, ссылки (три года в Средней Азии, три года концлагерей в Свирлаге, Ленинградская область). После освобождения - епископ Калужский и Боровский (1934 -1937). В 1935 г. вновь привлекается к следствию, но арестован не был. На соболезнование близких о его скорбной участи он всегда спокойно и благодушно отвечал:

# «Что же тут удивительного, это наш путь. Господь об этом предупреждал, а иначе никогда не будешь со Христом».

В 1936 г. возведен в сан архиепископа. В 1937 г. - арест и приговор к расстрелу. 10 (23 н. ст.) ноября 1937 г. вместе с группой духовенства и мирян расстрелян в г. Калуге.

#### Как воспитывались дети архиепископа Августина (Беляева)

- Иногда кто-нибудь говорил детям: «Скоро ваш папа приедет и привезет вам много игрушек». Дети на это всегда отвечали одинаково: «Нет, папа ничего не привезет, он знает, что у нас все есть, а там, наверное, столько нищих, что на всех у него и не хватит подать».
- Как всякое лицо начальствующее, владыка сталкивался и с лицемерием, и с притворством, и с лестью. Он это видел, внутренне скорбел, но старался таким людям еще больше уделить внимания и любви. Дети видели, какой подвиг нес их отец, и еще больше уважали его, и старались и себя приучить к терпеливому перенесению всех тех обстоятельств, которые посылал им Господь.
- Дети владыки всегда и на все испрашивали благословение. Однажды их пригласили на елку. Владыка поблагодарил и пообещал прислать детей, но с условием, что они пробудут там не более как до десяти вечера. Дети не хотели идти, говоря, что приглашение сделано не искренне, но владыка, строго остановив их, объяснил пагубность осуждения и отсутствия терпения к людям и пояснил, каким образом нужно развивать в себе искренние и добрые чувства к людям и любовью и терпением приобретать их любовь. Затем он помолился вместе с ними и с такой любовью проводил их, что дети совершенно изменили свое отношение и радостные пошли на елку. На елке хозяйка заставила вести детей шумно, как по ее представлению должны вести себя дети, и отпустила их значительно позже назначенного времени. Придя домой, они бросились просить прощения у отца и попытались пересказать ему обо всем, что было на елке, невольно переживая еще раз то настроение, в каком они там находились. Владыка предложил детям помолиться, помолился вместе с ними, и это совершенно изменило их настроение, введя его в прежнее благочестивое русло.



**23** ноября — Мученика Александра (Медема) (†1931), мирянина, арестованного по одному делу с архиепископом Августином.

Когда началась гражданская война, Александр Антонович и два его брата договорились, что, будучи русскими, не поднимут руку на своих и не будут принимать участия в гражданской войне. Лишения и аресты закалили душу Александра Антоновича и укрепили веру. В 1925 году его супруга писала сыну, жившему за границей:

«...Еще хочется про папу тебе сказать. За эти годы он необыкновенно вырос нравственно. Такой веры, такого мира и спокойствия душевного, такой истинной свободы и силы духа я в

жизни не видела. И этим мы живы – больше ничем, ибо самый факт, что мы такой семьей существуем, не имея ничего, кроме надежды на Господа Бога, это доказывает».

А вот что писал детям сам Александр Антонович:

«...На днях твое рождение — тебе исполнится 21 год, то есть гражданское совершеннолетие. Буду особенно горячо за тебя, мой мальчик, молиться, чтобы Господь помог тебе достойно и возможно праведно пройти свой земной путь и душу свою спасти, дал тебе счастья, силу и душевную и телесную, смелость и дерзновение, и крепкую непоколебимую веру. Одна только вера, что не все кончается здесь земным нашим существованием, — дает силу не цепляться во что бы то ни стало за свою малозначащую жизнь и ради ее сохранения идти на всякую подлость, низость и унижение... Действительно свободным может быть только человек глубоко и искренне верующий. Зависимость от Господа Бога — единственная зависимость, которая человека не унижает и не превращает в жалкого раба, а, наоборот, возвышает. Проповедник и наставник я плохой, но мне хочется тебе сказать то, что я особенно остро чувствую и для тебя желаю.

Верь твердо, без колебаний, молись всегда горячо и с верой, что Господь тебя услышит, ничего на свете не бойся, кроме Господа Бога и руководимой Им своей совести – больше ни с чем не считайся; никогда никого не обидь (конечно, я говорю о кровной, жизненной обиде, которая остается навсегда) – и думаю, что благо ти будет.

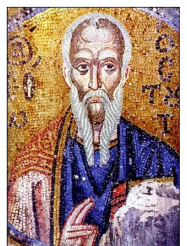
Благословляю тебя, мой мальчик, на жизнь. Живи просто, честно, по-Божески. Унынию никогда не поддавайся... Христос с тобой, мой мальчик, мой любимый. Мы с мамой постоянно о тебе думаем, за тебя Бога благодарим и молимся за тебя... Крепко тебя обнимаю, крещу и люблю. Господь с тобой. Твой отец». (из письма к сыну Федору, 1922 г.)



23 ноября — Мученика Ореста Тианского, (†304) - искусного врача, пострадавшего за Христа во времена императора Диоклитиана в каппадокийском городе Тиане. Когда Орест отказался принести жертву идолам, 40 воинов, сменяя друг друга, били святого мученика плетьми, палками, воловьими жилами и пытали огнем. Святой мученик воззвал к Господу, и Господь услышал верного раба Своего. Началось землетрясение, идолы попадали и разбились. Все бежали из храма; когда оттуда вышел святой Орест, храм рухнул. Его истязали еще 7 дней: держали без еды и питья, вбили гвозди в пятки, затем привязали к

дикому коню, и, влачимый по камням, святой Орест отошел ко Господу. Мощи его были брошены в море.

Много веков спустя святитель Димитрий Ростовский переписывал с древней рукописи житие св. Ореста. Утомленный, он уснул, и ему в сонном видении предстал святой мученик. Показав глубокую рану в груди, перерезанные у локтей жилы и перебитые голени, он велел дополнить свое житие, так как в древней рукописи были описаны не все муки, которые претерпел святой. Святитель смиренно выполнил желание св. мученика Ореста и восславил Бога.



### **24 ноября** – Прп. Феодора Студита, исповедника († 826).

Святой Феодор родился в Константинополе. Он получил прекрасное образование. Глубоко изучив Священное Писание, он успешно противостоял еретикам-иконоборцам в диспутах о православной вере. Приняв иночество, подвизался в устроенной его дядей Платоном, обители Сакудион в Вифинии, где позже стал настоятелем. Святой Феодор много пострадал за иконопочитание и претерпел заточение и жестокие мучения. Епископ Кинешемский Василий в своих «Беседах на Евангелие от Марка» пишет:

«Эпоха иконоборчества. Это было гонение не только против икон, но и против иночества, против церковных установлений, против всего, что налагает узду на страсти. Гонение, поддерживаемое несколькими императорами подряд, велось с озлобленной жестокостью, без разбора средств. И только маленькая горсть верных Церкви людей, смело возвысивших свой голос в защиту древних установлений, отстояла иконопочитание. В этой самоотверженной борьбе за чистоту веры особенно заметны два героя исповедничества: святые преподобные Феодор Студит и Иоанн Дамаскин».

В царствование императрицы Ирины, по возвращении из ссылки, преподобный Феодор получил в управление запустевший Студийский монастырь, для которого составил общежительный устав монашеской жизни, получивший название Студийского. С тех пор святого Феодора стали именовать Студитом.

Около 1065 г Студийский устав был принят преподобным. Феодосием в Печерском монастыре и отсюда распространился по всем русским обителям. Перу преподобного Феодора Студита принадлежит немало душеполезных книг, похвальные слова на Господские и Богородичные праздники, многие каноны и трипеснцы.



24 ноября — Великомученика Мины (†304), воина. Жил святой Мина во времена царствования императоров Диоклитиана и Максимиана - жесточайших гонителей христиан. Не пожелав служить гонителям, он оставил службу и удалился в горы, где подвизался в посте и молитве. Однажды во время языческого праздника святой пришел в город, в котором раньше служил. В разгар праздничных игрищ, смотреть которые сошелся весь город, раздался его обличающий голос, проповедовавший веру во Христа. Мину схватили. Перед судом он мужественно сказал, что пришел сюда обличить всех в злочестии и отверг предложение принести жертву языческим богам.

Епископ Кинешемский Василий в своих «Беседах на Евангелие от Марка» пишет:

«какую дивную картину благородства, верности, честности представляет исповедничество христианских мучеников первых веков в годы гонений! Вот сцена, обычная для того времени.

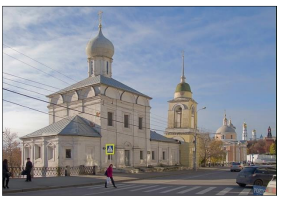
Южный город... На главной городской площади выстроен помост, и на нем перед игемоном идет допрос христиан. Кругом страстная южная толпа, впечатлительная, непостоянная, изменчивая, как море, полная смешанных чувств. Одни смотрят на христиан с презрением, как на глупцов и фанатиков, вредных для государства; другие — с нескрываемым удивлением, ибо никак не могут понять, что за сила заставляет их идти на пытки и смерть; третьи полны внутреннего восторга и преклонения перед мужеством и непоколебимой твердостью этих людей... А их, этих странных, удивительных людей, много... Тут и глубокие старцы, и зрелые мужи в полном расцвете сил, юноши, стоящие на пороге жизни, девушки, робкие и нежные, как лилии, даже дети... И все они твердят одно слово, которое бесповоротно осуждает их на казнь: «Я – христианин!», «Я – христианка!» И в этом исповедничестве все они одинаково тверды.

Им предлагают за отречение славу, богатство, словно желая испытать, до какого предела может дойти безумие христиан. Но нет той цены, за которую они могли бы изменить Христу и продать веру свою.

А рядом лежат страшные орудия пыток, разводят костры, топят олово, чтобы пытать струей раскаленного металла... И требуется ведь так немного: выпить фиал вина или бросить щепотку ладана на языческий жертвенник. Вот и все!.. И не хотят!.. Твердят одно: «Я – христианин!», «Я – христианка!» Выше и почетнее этого звания они не знают ничего. И за это умирают. Умирают среди страшных мучений. Умирают спокойно, с молитвой, с ясной улыбкой на устах. Это-то исповедничество и распространяло веру; на крови мучеников росла и расцветала Христова Церковь».

Святой Мина принял жесточайшие муки, после которых был обезглавлен. Тело его сожгли, но христиане ночью собрали в погасшем костре уцелевшие останки мученика. После прекращения гонений на месте его страданий и кончины был построен храм великомученика Мины, где были положены его святые мощи.





### 24 ноября – Блаженного Максима, Христа ради юродивого, Московского чудотворца (†1434).

На Руси юродивых всегда любили за глубочайшее смирение, за мудрость. И слушали, и боялись их все: от великих князей до последнего бедняка, потому что говорили они правду. Юродство - один из самых трудных и тернистых путей ко спасению. Постом, лишениями, «нечеловеческим» житием юродивые купили себе право обличать. Юродивый днём смеётся над миром, а ночью его оплакивает. Юродивый — противоположность фарисею. Фарисей никогда не молится один ни один Богу, он молится «наружу», а юродивый — наоборот.

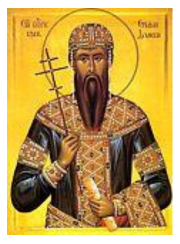
Блаженный Максим - первый московский юродивый. О его родителях, времени и месте рождения не известно ничего, только лишь, что он рано оставил свой дом и обосновался на Варварке около церкви Бориса и Глеба. Летом и зимой ходил почти совсем нагим, с молитвой перенося и зной, и холод. Умер у ограды все той же церкви Бориса и Глеба предположительно 11 ноября 1434 года (ст. ст.). Там же похоронил его некто Федор Кочкин, проживавший рядом. Церковь долго так и называли "что у Кочкина двора". На могиле блаженного Максима совершались чудеса, исцелялись больные, многие получали помощь в просимом. 13 августа (ст. ст.) 1547 года были обретены нетленные мощи блаженного и тогда же ему было установлено церковное празднование. В окружной грамоте митрополита Московского Макария предписывалось: "Пети и праздновати на Москве новому чудотворцу Максиму, Христа ради юродивому".

Блаженный Максим считался покровителем Москвы, поэтому день его памяти стал праздником города. Церковь Бориса и Глеба, в ограде которой был похоронен святой, сгорела в 1568 году. На ее месте построена была новая церковь, которую освятили во имя святого Максима, Христа ради юродивого (Варварка, 4). В этом храме, совсем рядом с московским Кремлём и были положены честные мощи святого Максима. В Иконописном подлиннике о блаженном Максиме говорится: «Подобием сед, брада и власы аки Петра апостола, главою плешив, наг, препоясан ширинкою, руки молебны».

Почти 600 лет прошло. И, конечно, никто не записывал тогда за блаженным Максимом, что тот говорил на базаре, на улице, что говорил он царю, например, на службе в Успенском соборе. Но в памяти народной отложилось многое, говореное блаженным.

«По бороде – Авраам, а по делам – Хам»
«Божница домашня, а совесть продажна»
«Не всё по шерсти, ино и напротив...»
«За дело побьют, повинись, да пониже поклонись»

«Не плачь битый, плачь небитый»
«За терпение даст Бог спасение»
«Всяк крестится, да не всяк молится»
«Ни ты Его, ни Он тебя не обманет».



24 ноября — Святого мученика короля Стефана Дечанского (серб.) (†1336). Святой Стефан родился в королевской семье. Его отец, святой Стефан Милютин ((†1320, память его совершается 30 октября/12 ноября), мужественно, словом и делом, часто с оружием в руках, защищал православных сербов и другие единоверные народы от многочисленных врагов. Он дал обет построить столько храмов, сколько лет будет править. Он правил 42 года и построил 42 храма, которые стоят в Сербии до сих пор. Им также было построено множество монастырей и странноприимных домов. Особенно заботился святой об афонских монастырях. Но вот умерла королева и

король женился вновь. Молодая мачеха мечтала, чтобы именно её дети унаследовали сербский престол. Она оклеветала Стефана перед отцом, обвинив его в любовных притязаниях к ней. В гневе король Милутин отослал сына в монастырь Пантократор в Константинополе, приказав по дороге его ослепить, что и было исполнено. Ни в чём не повинный, обиженный ни за что собственным отцом, ослеплённый, плакал Стефан горькими слезами на пути к Константинополю. И явился ему святитель Николай и, показав Стефану на ладони его глаза, сказал: «Твои очи поручены мне, не бойся, помолись, поживи помонашески, придёт время, и я верну тебе очи твои». Пять лет провёл Стефан в строжайшей аскезе, как совершенный монах. Он прославился своею мудростью; по его совету Император выслал из столицы еретика Варлаама. И вернул ему зрение святой Николай.

Умирает отец и Стефана зовут занять престол. Он возвращается в Сербию и правит десять лет: ведёт войны, строит храмы, как его отец. Пришло время и вновь посетил его святой Николай, и сказал, что кончилось его время на земле, пора готовиться к отшествию в иной мир. Мученической была земная жизнь святого Стефана, мученической была и его кончина - его задушил собственный сын, мечтавший скорее занять сербский престол.

Святой Стефан построил **Дечанский монастырь** (**Высокие Дечаны**), один из прекраснейших памятников сербского благочестия, в котором покоятся его нетленные мощи. Монастырь Высокие Дечаны - главный сербский православный храм на территории Косово, находящийся под защитой UNESCO, истинный шедевр, ярчайший пример сочетания византийского, романского и готического стилей в архитектуре, приобретший мировую известность своими фресками. https://www.youtube.com/watch?v=5zvWBQkR1HU













25 ноября — Преподобного Нила Мироточивого, Афонского (†1651). Прп. Нил родился в Греции, воспитывался дядей, блаженным иеромонахом Макарием. Обоюдное желание подвигов в иноческом делании привело их на Афон. По преставлении блаженного Макария преподобный Нил поселился в пещере, практически неприступной - высокая ниша в вертикальной скале. Внутреннее пространство поделено на три этажа. На третьем ярусе сохранилась старая келейная церковь, где он молился.

Путь к пещере описан в 1744 году русским паломником Барским: «Путь же к нему толь зело страшный и бедный, яко унывает сердце грядущаго по нем. Поклонившися убо аз тамо, умилися и помыслих, яко тесным и прискорбным путем ходящие спасаются, широким же шествующие погибают...». Место это и теперь труднодоступно и необитаемо. Желая скрыть свои подвиги, преподобный завещал не открывать своих останков как это принято на Афоне. Однако, Сам Господь прославил своего угодника, и его могила стала источать обильный поток благоуханного мира, за которым приезжали христиане из самых отдаленных стран Востока. Во множестве стали происходить и исцеления.

Преподобный. Нил прославился также своими посмертными явлениями и поучениями о последних временах, описанными в книге *«Посмертные вещания преподобного Нила Мироточивого Афонского»:* 

«День будет вращаться как час, неделя - как день, месяц - как неделя и год - как месяц. Ибо лукавство человеческое сделало то, что и стихии стали напряженными, начали еще более спешить и напрягаться, чтобы поскорее окончилось прореченное Богом число для восьмого числа веков».

«Какое сделается тогда хищение? Какое мужестрастие, прелюбодейство, кровосмешение, распутство будет тогда? До какого упадка снизойдут тогда люди, до какого растления блудом? <...>, так что не будут познавать, что есть брат и что сестра, что отец с матерью, и что мать с сыном ея, не будут признавать и брачного венца <...> Поскольку же станут к людям прививаться злые дела, постольку будут находить на них бедствия».

«**М**ногозаботливость будет помрачать чувства человека, чтобы сделать человека нечувственным ко спасению своему, чтобы он от множества плотских забот не мог ощущать спасения. Люди не будут ощущать ни желания вечной будущей жизни, ни страха вечного осуждения...». http://drevo-info.ru/articles/14109.html; http://www.isihazm.ru/?id=769

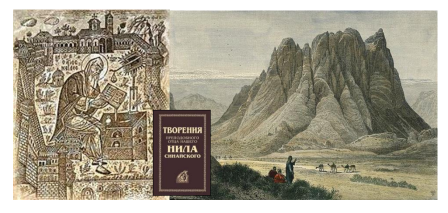
**25 ноября** — Святителя Иоанна Милостивого, патриарха Александрийского († между 616-620).

### "Не Христос ли испытывает меня?"

Однажды святитель Иоанн встретил на дороге нищего и велел дать ему 6 сребреников. Нищий, переменив одежду, обогнал Патриарха и снова стал просить милостыню. Иоанн снова дал ему 6 сребреников. Когда же нищий в третий раз попросил подаяния, и слуги стали гнать назойливого просителя, Патриарх приказал дать ему 12 сребреников, сказав: "Не Христос ли испытывает меня?"



Святитель никогда не отказывал просящим и считал милостыню и благодеяния главным своим делом. Он был известен также и своим кротким отношением к людям. Однажды он вынужден был за какую-то провинность отлучить от Церкви одного клирика; хотел затем призвать его для беседы и забыл. Во время Божественной Литургии святой вспомнил слова Евангелия: когда приносишь свой дар на алтарь и вспомнишь, что брат твой имеет что-либо против тебя, - оставь дар свой и прежде помирись с братом твоим. Святитель вышел из алтаря, призвал провинившегося клирика и, пав перед ним на колени, всенародно просил прощения. Потрясенный клирик, ранее озлобившийся на Патриарха, раскаялся в содеянном и впоследствии стал благочестивым священником.



25 ноября — Преподобного Нила постника, Синайского (†450), ученика святителя Иоанна Златоуста.

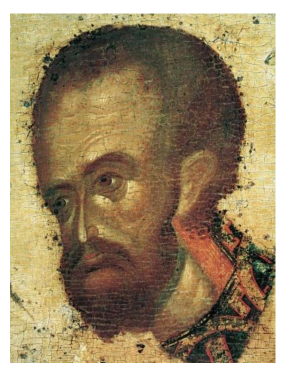
Преподобный Нил, получил прекрасное образование, и, ещё будучи совсем молодым человеком, был назначен на

важный пост префекта Константинополя. К этому времени он был уже женат и имел двух детей. Однако блеск придворной жизни тяготил супругов. Огромное влияние на их стремления оказывал святитель Иоанн Златоуст. Супруги решили расстаться и посвятить себя иноческой жизни. Жена Нила с дочерью удалилась в один из египетских женских монастырей, а преподобный. Нил с сыном ушли на Синай, выкопали своими руками пещеру, в которой Нил прожил 40 лет до самой кончины.

Постом, молитвой, трудами стяжал святой высокое духовное совершенство. К нему приходили люди всякого звания и сословия - от императора до земледельца, и каждый у святого находил совет и утешение.

В своем уединении преподобный Нил много писал. На русском языке творения преподобного Нила Синайского были опубликованы впервые в 1858 году.

Илл.: Прп.Нил Синайский. Византийская гравюра; гора Синай



**26 ноября** - Святителя Иоанна Златоуста, архиепископа Константинопольского (†407). Духовное наследие св. Иоанна Златоуста огромно и превосходит объем творений любого из святых отцов Восточной Церкви. Он составил чин Божественной Литургии, по которому до сих пор совершается богослужение в Церкви и нет языка, на который не переводились бы его труды.

#### О святителе Иоанне Златоусте и о воспитании

Крупнейший город христианского Востока — Антиохия Сирийская был знаменит своими школами, торговлей и более чем многолюден - 300 тыс. жителей. В IV веке на Западе таких городов просто не было. Жила там молодая вдова. Она овдовела рано, оставшись с единственным ребенком. Она была богата, красива, молода и могла, без всякого сомнения, рассчитывать на самую блистательную партию. Ее второе замужество не вызвало бы ни у кого, в том числе и у Церкви, ни малейшего нарекания. Все поняли бы совершенно естественное стремление молодой христианки быть замужем. Но она этого не сделала. Не усомнившись ни на мгновение, она посвятила всю оставшуюся жизнь воспитанию малолетнего сына и не вышла замуж - тихий, скромный, женский подвиг. И воспитала одного из величайших святых вселенского христианства.

Сыном молодой антиохийской вдовы был святой Иоанн Златоуст - великий проповедник (за что его и стали называть "Златоустом"), один из трех величайших учителей Церкви, которых только мы и объединяем вместе, как трех святителей - Иоанна Златоуста, Василия Великого и Григория Богослова.

Он обличал пороки, и заступался за гонимых - будь то опальный вельможа или простой житель Константинополя.

Он сталкивался с малодостойными епископами (ибо и в те времена не все епископы были достойны) и с императорским двором, которые боялись низложить его и сослать.

Свои дни он закончил в ссылке в пределах нашего отечества близ Новоафонского монастыря в Абхазии, но и в ссылке руководил своей паствой.

О нем написаны сотни томов и, несомненно, будут еще написаны. Знать Златоуста необходимо. В каждую эпоху были свои святые отцы. И, конечно, для нас драгоценно все святоотеческое наследие. Но есть один святой отец, чьё значение никакая эпоха не

поколебала нисколько и никогда, его читали всегда – всегда читали Иоанна Златоуста - выдающегося учителя, чьей жизнью, даром, благочестием и учительным талантом мы в огромной степени обязаны скромному и тихому подвигу молодой антиохийской вдовы.

Когда Иоанн Златоуст был поставлен архиепископом на Константинопольскую кафедру, он продал в пользу бедных драгоценные церковные сосуды, заменив их менее дорогими, продал шелковые и золотые украшения алтарей, ковры, богатейшие церковные ризы. Был продан с аукциона и редкий дорогостоящий мрамор, приготовленный для отделки церкви святой Анастасии и целые мраморные колонны, лежавшие на земле в ожидании архитектора. На вырученные деньги святитель учреждал для бедноты Константинополя богадельни и больницы.

Такая деятельность Златоуста пришлась не по вкусу столичным вельможам и клиру. В аристократической среде у него появилось множество врагов, которые плели против него интриги на протяжении нескольких лет. Но это не могло существенно повредить любимому народом архиепископу, пока он не вступил в открытый конфликт с самой императрицей Евдоксией. Златоуст резко обличал ее за разгульную жизнь и притеснение малоимущих жителей города. Закончилось это противостояние ложным обвинением, по которому святитель был несправедливо осужден и отправлен в ссылку в глухое селение Кукуз (терр. совр. Армении). Пути туда было 70 дней - над головой палящее солнце, под ногами горячая пыль. В дороге святитель сильно страдал от лихорадки и боли в желудке. Ни ветра, ни деревца, чтобы отдохнуть в тени. Конвою было предписано избегать городов и останавливаться только в селениях, где можно было найти лишь сухой, заплесневелый хлеб и солоноватую воду из глубоких колодцев. Климат в Кукузе был слишком суров для святителя: впервые в жизни он увидел снег на окрестных горах и едва пережил непривычно холодную зиму. Но врагам Златоуста этих страданий показалось мало, и они добились его ссылки в Питиунт (ныне Пицунда), самое отдаленное место империи. Конвою было приказано обращаться со ссыльным безо всякой жалости. Слабого, больного святителя вновь погнали по бездорожью, большую часть пути - пешком. Неподалеку от селения Команы силы ему изменили, он свалился с ног и его занесли в ближайший храм, где на следующий день он умер. Последние словами святителя были: «Слава Богу за всё».

По материалам бесед Владимира Леонидовича Махнача (1948-2009) на радио «Радонеж» (с сокращениями). Беседа состоялась до 2001 г. Полностью послушать и почитать лекции и беседы В.Л. Махнача Вы можете на сайте <a href="http://mahnach.com">http://mahnach.com</a>; <a href="http://pramtroicy.prihod.ru/articles/view/id/38580">http://hramtroicy.prihod.ru/articles/view/id/38580</a>; \* Икона. Феофан Грек. Деисусный чин, конец XIV- начало XV века. Благовещенский собор в Московском Кремле.

Команы (в н. вр. селение в 15 км от Сухума) переводится как «святое место». Команы связаны с именами ещё двух великих святых — в 850 году здесь произошло Третье обретение честной главы Иоанна Крестителя, а в 308 году здесь мученически окончил свои дни Василиск Команский, отказавшийся принести жертву языческим богам.

Силы оставили святителя Иоанна как раз у склепа святого Василиска, и он был утешен явлением мученика и его словами: «Не унывай, брат Иоанн! Завтра мы будем вместе». В течение 32 лет гроб с мощами великого учителя Православия находился в церкви св. мученика Василиска в Команах. В 438 году при Императоре Феодосии II младшем святые останки святителя Иоанна Златоуста были с честью перенесены в Константинополь.

Святитель Иоанн Златоуст умер 14 (27) сентября 407 года, но, ради праздника Воздвижения Животворящего Креста Господня, память святителя перенесена на 13 (26) ноября. 27 января (9 февраля) совершается память перенесения святых мощей святителя Иоанна Златоуста из Коман в Константинополь и 30 января (12 февраля) — празднование Собору трех Вселенских Учителей и Святителей.

#### Святитель Иоанн Златоуст:

- **Н**е стыдись каяться стыдись грешить. Признайся, что ты согрешил. Это будет началом твоего исправления.
- Если по рассеянности ты сам не слышишь своей молитвы, то как же ты хочешь, чтобы Бог услышал её.
- Если дружба с кем-либо для тебя вредна, удались от нее. Бывает, что мы отсекаем члены своего тела, когда они бывают неизлечимо больны и вредны для прочих членов, тем более должно поступать так с «друзьями».
- Почитание святого состоит в подражании ему.
- Хочешь ли знать, какое великое зло гневаться? Посмотри со стороны на дерущихся на площади. Когда ты сам омрачен и упоён гневом, ты нелегко можешь видеть своё безобразие, но когда освободишься от страсти, тогда скорее увидишь своё положение.
- Муж с женой должны быть подобны руке и глазам. Когда руке больно глаза плачут. Когда глаза плачут – руки вытирают слёзы.
- Случилось хорошее благословляй Бога и хорошее останется.
   Случилось плохое благословляй Бога и плохое прекратится. Слава Богу за всё!
- Родителям следует думать не о том, как бы сделать детей богатыми серебром и золотом, а о том, как бы они стали всех богаче благочестием, мудростью и стяжанием добродетели.
- **Ч**еловека злого побеждают молчанием, а не словами; потому что слова еще более воспламеняют его.
- Не старайся исправить всё вдруг это невозможно, но постепенно и понемногу.
- Когда мы намереваемся говорить с кем-нибудь из людей, которые выше нас, то приводим в надлежащий порядок и внешний вид свой, и походку, и одежду, и все, и потом уже вступаем в разговор; а когда приступаем к Богу, то зеваем, почесываемся, оборачиваемся во все стороны, бываем небрежны; преклоняем колена, а сами блуждаем (мыслями) по площади. (Беседа на псалом 4)

- Все боятся одного как бы не сделаться бедным, а как бы не попасть в геенну, о том никто не беспокоится и не трепещет.
- Осуждая ближнего, ты сделал худшим и того, кто тебя слышал.
- Оскорбляет Бога тот, кто исследует существо Его.
- Почитай потерянным тот день, в который не преодолел своих худыхъ склонностей и пожеланий
- О, хитрость самолюбия! Мы можем гордиться даже смирением.
- **М**ы весьма блаженны были бы, если бы для Бога делали хотя бы столько же, сколько делаем для людей из тщеславия, страха или уважения.
- Дети не случайное приобретение, мы отвечаем за их спасение.
- Родители не только за свои грехи будут наказаны, но и за детей своих, если не воспитывают их в благочестии.
- Диавол учиняет два зла: вовлекает во грех и удерживает от раскаяния.
- **Л**ишился ли ты чего? Не скорби этим нисколько не пособишь. Согрешил? Скорби это полезно.
- Дней наших семьдесят лет, а при большей крепости восемьдесят лет; и самая лучшая пора их труд и болезнь.
- **Ч**то такое кротость и что малодушие? Когда мы, видя других оскорбляемыми, не защищаем их, а молчим, это малодушие; когда же, сами получая оскорбления, терпим, это кротость. Что такое дерзновение? Когда мы ратоборствуем за других. А что дерзость? Когда мы стараемся

мстить за самих себя

• Где твое, смерте, жало? Где твоя, аде, победа? Воскресе Христос, и ты низверглся еси.

Слава Богу за всё!



27 ноября - Святителя Григория Паламы, архиепископа Фессалонитского († 1359). Образованием и воспитанием будущего святителя занимался сам византийский император Андроник II Палеолог, поскольку мальчик рано остался без отца, одного из ближайших советников императора. Мальчик был блестяще образован и чрезвычайно талантлив: в 17 лет он прочел императору лекцию о логике Аристотеля. Его ждала блестящая карьера при дворе, но будущий святитель избрал другое служение: в

20 лет он ушел на Афон и занялся богословскими трудами.

Спор святителя Григория Паламы с монахом Варлаамом о природе Фаворского света. На основании догмата о непостижимости существа Божия, монах Варлаам объявил исихазм (богосозерцание путём молитвенного самоуглубления) еретическим заблуждением и пытался доказать тварность Фаворского света. Святитель Григорий Палама утверждал, что Фаворский свет имел нетварную, Божественную природу.

Казалось бы, какая разница, тварный свет был на Фаворе или нетварный? Но этот важный богословский спор неожиданно оказал большое влияние на мировую культуру и дальнейший ход мировой истории. Если согласиться с тем, что при Преображении Христа на Фаворе ученики видели обычный тварный свет, то получается, что человеку недоступно видеть свет Божественный (нетварный), то есть человеку недоступно реальное общение с Богом. В этом случае человек остается одиноким и должен устраивать свою жизнь в мире не с помощью Божией, но своими силами и по собственной воле - между Богом и человеком возникает пропасть. Если же ученики видели на Фаворе Божественное сияние, значит человек может вступить в общение с Богом и получать от него помощь. Бог через этот свет как бы приближает человека к Себе.

Почему же этот спор повлиял на судьбу человечества? Потому что те, кто считал, что Фаворский свет - тварный, ушли в Италию и стали у истоков европейского Возрождения, где на первое место ставился человек и его собственные возможности, а уже на второе – необходимость для человека Божией помощи. Ведь, если человек может видеть только тварный свет, т.е. не может общаться с Богом, то он должен своими силами, без Бога, утверждать себя в этом мире. По этому пути пошла европейская культура. На Руси же утвердилась другая идея — смирение, следование воле Божией. Так, в XIV веке в Византии фактически решалась судьба русской и европейской культур, хотя спор, казалось бы, шел совсем о другом.

Сначала позицию Варлаама признали верной, а Григорий Палама был даже отлучен от Церкви и три года провел в темнице. В 1351 году Влахернский Собор засвидетельствовал православность учения Григория Паламы - его освободили и возвели в сан архиепископа Солунского. Позиция монаха Варлаама была признана ересью.

«*Мы — причастники Божества*", – говорит Григорий Палама. Вот что такое человек! В этом смысл его учения.

Накануне кончины святому Григорию Паламе явился в видении свт. Иоанн Златоуст. Со словами "В горняя! В горняя!" он мирно преставился ко Господу. Церковь совершает также память святителя Григория Паламы (кроме дня памяти 14/27 ноября) в самое строгое и важное время богослужебного года — в Великий Пост, давая понять, насколько важно для нас наследие этого великого богослова.



27 ноября - Правоверного царя Иустиниана († 565) и царицы Феодоры († 548). Святой Юстиниан - великий ревнитель Православия, церковный писатель, выдающийся государственный деятель. В его царствование крестилось более 70 тыс. язычников, построены 90 церквей, полностью перестроен сгоревший собор Св. Софии в Константинополе.

Много сил отдал он борьбе с возрождавшейся ересью Нестория, учившего, что в Иисусе Христе не только два естества - Божественное и человеческое, но и два лица, две личности. Ересь заключается в том, что Христа нельзя разделить, Иисус Христос - одна Божественная личность. Несторий учил также, что

Пресвятая Дева Мария родила простого человека, потому называл Её не Богородицей, а Христородицей. Выходило, что Иисус Христос пострадал только как человек и потому страдания его не имели бесконечного значения. Против этих еретических измышлений святой Юстиниан составил песнь "Единородный Сыне и Слове Божий" и ввел обязательное ее пение в церквах. Мы слушаем её на Божественной литургии перед малым входом. При Юстиниане было переработано римское право, в результате чего появился новый свод законов — "Кодекс Юстиниана".

К лику святых причислена и его супруга и единомышленница императрица Феодора.



27 ноября — Апостола Филиппа († ок. 81-96). Святое Евангелие упоминает об апостоле Филиппе (одном из 12 - ти) - пять раз. Первый раз - когда Христос пришел в пределы Галилейские, нашел там Филиппа и сказал ему: «Иди за мною» (Ин.1:43); второй - когда Филипп привел ко Христу Нафанаила; третий - когда Господь спросил Филиппа, сколько нужно денег для покупки хлеба

5-ти тысячам человек (Ин. 6, 7); ч<u>етвертый</u> - когда Филипп привел эллинов, желавших увидеть Христа (Ин. 12, 21 – 22) и <u>пятый раз</u> - при рассказе о Тайной Вечери.

После Вознесения Господа апостол Филипп проповедовал Слово Божие в Галилее, Греции, Аравии, Эфиопии, Сирии и Малой Азии. Он был распят на кресте вместе с апостолом Варфоломеем. Во время казни началось землетрясение, и всех присутствовавших на судилище засыпало землей. Висящий на кресте апостол Филипп молился о спасении распявших его. Видя происходившее, народ уверовал во Христа и стал



требовать снять апостолов с креста. Святой Варфоломей был повешен невысоко, и его скоро сняли, еще живым. Но Филиппа не могли скоро снять с креста, потому что он был повешен высоко. Св. Варфоломей совершил над всеми уверовавшими в Господа Крещение.

В этот день совершается заговение на Рождественский пост, который называется в честь апостола Филипповским и начинается 28 ноября.

Илл.: Дорога к месту упокоения св. Ап. Филиппа. Этим ступеням почти полторы тысячи лет. По ним взбирались сотни тысяч паломников.



28 ноября — Преподобного Паисия Величковского (†1794). Преподобного Паисия называют отцом русского старчества. Он родился в Полтаве в семье протоиерея, 17-ти лет поступил в монастырь, подвизался в скитах Молдавии, и наконец, Афон, где он основал скит св. Илии. Оттуда вместе с 64 монахами опять пришел в Молдавию и был поставлен настоятелем монастыря Драгомирны.

За три года его настоятельства число братии утроилось, но после русско-турецкой войны (1774 г.) земля, на которой помещался монастырь, отошла к католической Австрии. Авва Паисий, не видя возможности мира духовного в новом государстве, вместе со всей

братией (350 чел) ушел из Драгомирн в горы, в уединенный бедный Секульский монастырь во имя Усекновения главы Иоанна Предтечи. Когда братия умножилась, его поставили настоятелем Нямецкого монастыря *(территория совр. Румынии)* - в то время богатейшей и самой многолюдной обители Восточной Православной Церкви.

Продолжая линию отцов Добротолюбия - преподобных. Григория Синаита, Григория Паламы и Нила Сорского авва Паисий всегда учил братию умной молитве.

«Умно-сердечная молитва — для преуспевающих, для средних — пение, то есть обычные церковные песнопения, для новоначальных — послушание и труд», — поучал старец.

Переводы святоотеческих творений, сделанные Паисием Величковским с греческого на русский язык, долго были единственными в русской литературе и читались повсюду. «Добротолюбие», сочинения прп. Исаака Сирина, прп. Феодора Студита, прп. Варсонофия, свт. Григория Паламы, прп. Максима Исповедника, свт. Иоанна Златоуста и многое другое было издано прп. Паисием.

На Руси прп. Паисий возродил (после прп. Сергия), школу старчества, которая на протяжении всего XIX в. и позднее приносила свои благодатные плоды в Глинской и Оптиной пустынях и других монастырях Русской Церкви. Первые оптинские старцы — преподобные Лев, Макарий, Моисей — были прямыми учениками учеников прп. Паисия.

"Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя!" Стоишь ли, сидишь ли, ешь ли, путешествуешь ли, другое ли что делаешь - постоянно говори сию молитву, усердно понуждая себя к ней, ибо она поражает невидимых врагов, как воин крепким копьем».

«Латиняне – не суть христиане... Латинство пало в бездну ересей и заблуждений... Оно лежит в них без всякой надежды восстания».

Прп. Паисий Величковский

28 ноября — Мучеников и исповедников Гурия, Самона († 299-306) и Авива († 322). Святые мученики пострадали во время гонений на христиан отказавшись принести жертву языческим богам и



322). Святые мученики пострадали во время гонении на христиан, отказавшись принести жертву языческим богам и открыто исповедовав веру во Христа. Святые мученики Гурий, Самон и Авив известны среди православных христиан как покровители супружества, брака, счастливой семьи, им молятся «аще муж безвинно возненавидит жену свою». В Москве в храме Иоанна Воина на Якиманке, есть придел, освященный в честь этих святых.



29 ноября — Апостола и евангелиста Матфея (†60), именуемого также Левием. Из 12 учеников Христа Левий Матфей был одним из самых образованных — малограмотного не взяли бы в чиновники, а он был мытарем, т.е. чиновником. Услышав призыв Христа, Левий оставил свою должность и пошел за Спасителем. Следуя за Христом, он старательно все записывал. Эти записи позже легли в основу Евангелия от Матфея - первой книги Нового Завета.

После Вознесения Господа святой Матфей 8 лет проповедовал в Палестине. Когда же наступило время разойтись апостолам из Иерусалима по разным народам, то перед отбытием апостола иерусалимские христиане - иудеи просили

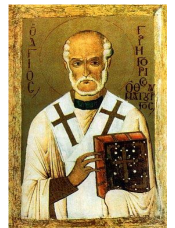
Матфея описать для них дела и учение Иисуса Христа. Так, спустя 8 лет по Вознесении Христовом, святым Матфеем было написано Евангелие. А, поскольку писал он его для евреев, то главной целью ставил доказать, что Иисус Христос есть именно тот Мессия, о Котором предсказывали ветхозаветные пророки. Отсюда громадное количество ссылок на Ветхий завет и поэтому же Евангелие от Матфея начинается родословием Иисуса Христа, чтобы показать евреям Его происхождение от Давида и Авраама — это отличительная особенность Евангелия св. Матфея. Она выражается и на его иконах, где апостол Матфей изображается вместе с Ангелоподобным человеком.

Удалившись из Иерусалима, святой апостол Матфей обошёл с благовестием Сирию, Мидию и Персию (нынешний Иран), Парфию (зародилась на территории нынешней Туркмении, а потом заняла земли Ирана, Афганистана, Пакистана).

Закончил апостол Матфей свои проповеднические труды мученической кончиной в Эфиопии. Его святые мощи были торжественно перенесены в Салерно (Италия), где вот уже тысячу лет покоятся в храме Сан-Маттео (св. Матфея – итал.). За это время собор много раз горел. Особенно страшными были пожары XVI и XIX веков, когда собор практически весь выгорел, однако во всех этих пожарах мощи св. ап. Матфея оставались нетронуты огнем.

Следует различать апостола и евангелиста Матфея и апостола Матфия. Их часто путают. Апостол Левий Матфей был призван одним из первых, а Матфий – последним. Апостол Матфий (память 9/22 августа) по жребию занял место среди 12-ти апостолов, вместо отпавшего Иуды Искариота. До этого он был одним из 70-ти учеников Иисуса.

30 ноября - Святителя Григория чудотворца, епископа Неокесарийского († ок.



**266-270**). Своей богоугодной жизнью святитель неуклонно умножал число обращенных ко Христу. Перед его кончиной в городе осталось только 17 язычников. А когда он вступал на кафедру, в городе было только 17 христиан.

Во время молитвы святителю Григорию явилась Пречистая Дева Мария с апостолом Иоанном Богословом, который научил святого, как достойно следует исповедовать тайну Пресвятой Троицы. Св. Григорий записал все, что открыл ему Иоанн Богослов. На этом великом Божественном Откровении было основано учение о святой Троице, впоследствии развитое отцами Церкви — Василием Великим, Григорием Богословом, Григорием Нисским.



30 ноября - Прп. Никона, игумена Радонежского, ученика прп. Сергия (†1426). Услышав в юном возрасте о прп. Сергии и желая ему последовать, святой пришел в Троицкую обитель, чтобы принять монашеский постриг. Прп. Сергий, провидя в нем будущего великого подвижника не сразу принял юношу, но, испытывая его смирение и терпение, отослал к своему ученику прп. Афанасию Высоцкому. Но и Афанасий не сразу принял его, и только лишь видя неотступность отрока, постриг его в иноческий чин. В Высоцкой обители прп. Никон получил первые уроки послушания, усвоил от византийских мастеров,

собранных прп. Афанасием, все основные ремесла и по возвращении в Троицкую обитель оказался готов воспринять от прп. Сергия ответственнейшие поручения. Прп. Сергий, получив о своем ученике особое извещение, повелел ему пребывать с собой в одной келлии, с любовью поучая его и разъясняя сущность духовной жизни. Дни проводил ученик в монастырских делах, а ночи - в молитвенных беседах с Богом. За шесть месяцев до кончины прп. Сергий поставил прп. Никона помощником настоятеля, а, когда предался безмолвию, назначил своим преемником.

Прп. Никон с любовью поддерживал всё, что было установлено основателем обители – прп.Сергием, но бремя настоятельства тяготило его. Вспоминая свою безмолвную жизнь сначала в Серпуховском Высоцком монастыре, а затем с прп. Сергием, он оставил настоятельство и уединился в особую келлию. Шесть лет обителью руководил прп. Савва Сторожевский, но в 1400 г. он основал свой монастырь под Звенигородом, и братия умолила прп. Никона снова принять настоятельство. Он согласился, но назначил себе на каждый день известное время для безмолвия, чтобы наедине предстоять Богу.

В 1408 году Троицкая обитель была полностью сожжена и опустошена ханом Эдигеем. Прп. Никон был предупреждён об этом бедствии. В тонком сне ему явились святители Московские Петр и Алексий с прп. Сергием и сказали, чтобы он не скорбел о разорении обители, которая не запустеет, а еще более распространится. Иноки ушли из обители, захватив святыни и келейные вещи, а когда вернулись, то увидели, что их возлюбленное место обращено в пепелище. Прп. Никон подвиг братию на новые труды. Прежде всего, построили деревянный храм во Имя Пресвятой Троицы. Во время же построения каменной



церкви над гробом прп. Сергия, при копании рвов для фундамента 5 июля 1422 года были обретены нетленные мощи Преподобного Сергия. Святые мощи были перенесены в новосозданный храм.

Для украшения Троицкого собора **прп. Никон пригласил лучших иконописцев**, **преподобных**. **Андрея (Рублева) и Даниила (Черного)**.

Преподобный Никон скончался 17 ноября 1426 г. и был погребен близ раки своего учителя. В 1548 году над гробом прп. Никона была построена церковь его имени, а в 1623 году на ее месте устроена новая, в которой и почивают под спудом святые мощи прп. Никона, отделяемые от раки великого Сергия одной каменной стеной.

<sup>\*</sup> На фотографии: Церковь Преподобного Никона и Троицкий собор до реставрации 1925 года.

## ДЕНЬ МАТЕРИ – последнее воскресенье ноября

# Письмо к дочери

Дорогая доченька! Наступит день, когда я состарюсь - и тогда прояви терпение и постарайся понять меня.

Если я запачкаюсь за едой, если не смогу одеться без твоей помощи, будь терпелива. Вспомни, как много часов я потратила, когда учила этому тебя.

Если, разговаривая с тобой, я буду тысячу раз повторять одно и то же - не перебивай, выслушай меня. Когда ты была маленькой, мне приходилось тысячу раз читать тебе одну и ту же сказку, чтобы ты уснула.

Когда ты увидишь, что я ничего не понимаю в новых технологиях - дай мне время и не смотри на меня с насмешливой улыбкой. Я так многому тебя научила: как правильно есть, как красиво одеваться, как бороться с жизненными невзгодами.

Если в какой-то момент я что-то забуду или утрачу нить нашего разговора - дай мне время, чтобы вспомнить. А если у меня так и не получится, не переживай. Ведь самое важное: не то, что я говорю, а то, что могу быть с тобой, что ты меня слушаешь.

Если вдруг у меня пропадет аппетит, не заставляй меня есть. Я сама знаю, когда мне стоит поесть, а когда - нет.

Если уставшие ноги откажутся служить мне опорой - дай мне руку, как я давала тебе свою, когда ты делала первые шаги.

Видя мою старость, не грусти, не злись, не чувствуй себя

бессильной. Будь со мной, старайся меня понять и помочь мне - как я помогала тебе, когда ты только начинала свою жизнь.

Помоги мне закончить свой путь с любовью и терпением.

Я люблю тебя, моя дорогая доченька! Храни тебя Бог!

